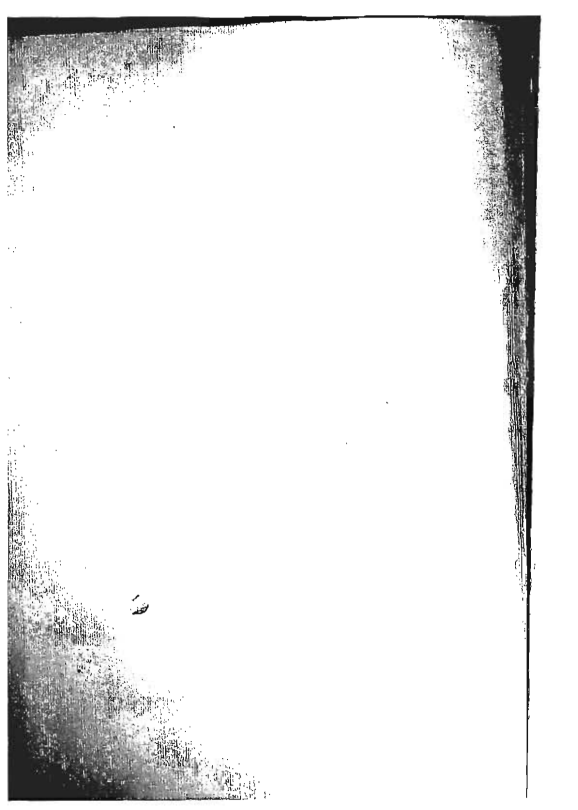
## HALACHIC PERSPECTIVE: BIO-MEDICAL ETHICS OHR TSIPORAH

By Moshe



## HALACHIC PERSPECTIVE: BIO-MEDICAL ETHICS OHR TSIPORAH

By Moshe Morgenstern

A Study of the Torah Attitude to the Sacredness, Dignity, and Individuality of Human Life from Conception to Death

## BAIS MEIR PUBLICATIONS LTD. Copyright © 1981 by Moshe

All rights reserved. No part of this book may be reproduced except by written permission from the author or publisher, except for brief passages included in a review appearing in a newspaper or magazine.

Typography by:
STAR COMPOSITION SERVICE
11 West 25th Street, New York, N.Y. • (212) 989-1359

PRINTED IN THE UNITED STATES OF AMERICA MORIAH OFFSET 160 John Street / Brooklyn, New York

## Dedicated to my wife,

## Nira

my life companion whose love, devotion, and faith have sustained and inspired me to learn and teach the Torah that has culminated in my Halachic Perspective: Bio-Medical Ethics, Ohr Tsiporah May this book become an eternal testament to a genuinely beautiful person,

my aunt,

צפורה שיינע פייגע פעני,

Tsiporah Shaini Faige Fannie who departed this world on the 24th of Nisan 5737 in Jerusalem, Israel. May her soul be among the souls of the righteous who are considered as though living.

אור חדש על ציון תאיר ונזכה כולנו מהרה לאורו.
"A new light and inspiration shall shine forth in Zion, and we shall all soon merit to benefit from its illumination."

This illumination was the everlasting mark left by Fannie Morgenstern on the lives of all who knew her. She inspired them and brought out the best in each of them. Like Miriam, the sister of Moshe Rabbenu, who cared and worried about him, so, too, did my aunt have a great share in my welfare and Torah education.

In great appreciation and in reverence to her memory, one of the subtitles of this book will bear her name — *Ohr Tsiporah*. The Illumination and Inspiration of Tsiporah.

And this is written on ther tombstone.

Here lies our dear and honored sister, good-hearted and wise of speech. "She opened her mouth in wisdom, and the law of kindness was on her tongue." A graduate of Beth Jank schools, modest in her conduct, G-d fearing, and renowned for her truthfulness,

#### SHAINI FAIGE

ע״ה.

daughter of Harav Hagaon Shaul Aryeh זצ"ל, and granddaughter of the Gaon Horav Moshe Katzenelenbogen, וצ"ל, author of Responsa Ohel Moshe and descendant of the authors of Tosfos Yom Tov and Maharam of Padua, זצ"ל. She passed away on the 24th of Nisan 5737 in Jerusalem. May her soul be bound up in everlasting life.

## Bais Meir Publications, Ctd.

P.O. Box 99 Flushing, New York 11367

Are you concerned that most people do not value human life, especially a life not belonging to their own group? Are you concerned with Jewish survival and identity in the State of Israel and all over the world? At last you can do something about these problems.

Bais Meir Publications Ltd. has embarked upon a novel idea to combine Torah scholarship with science and to translate the synthesis for the modern man and woman. You can sponsor an advertisement to help Bais Meir Publications enlighten our Jewish people about these issues. In this way, Jews will be motivated to strengthen their identity and reinforce their determination to resist hostile forces that threaten our survival as individual Jews or collectively as the Jewish people.

Judaism's first principle is humanitarianism. The welfare of every human being regardless of sex, race, color, or religion is our concern. All civilized men who cherish the principles of humanity have a common bond and destiny. The enemy of the Jew and what he stands for — humane lifestyle — is the enemy of all men whose lifestyle and principles are the same as the Jew — all Americans and members of the free democracies. They are really the targets of the bigots. In order to reach out to others, we must first be sure that we know who we are and what our goal in life is. What is our relationship with our immediate family, friends, and neighbors? other Jews living here and elsewhere in the world? What is our attitude towards those who are different from us? toward those who show hostility to us or other Jews anywhere in the world? In what ways can we improve our relationship and attitudes? towards what ideal?

These questions and more are explored in the following books already written and to be prepared for publication:

- 1. Halachic Perspective: Bio-Medical Ethics, Ohr Tsiporah. A Study of the Torah Attitude to the Sacredness, Dignity, and Individuality of Human Life from Conception to Death.
- 2. Ethics of the Disabled Jew, Ohr Chana. A Study of the Torah Attitude to the Mentally Retarded, Psychologically Disturbed, the Deaf, the Dumb, the Blind, the Sterile, the Minor, and the Aged.
- 3. Dynamics of Halachah: Jewish Identity and Survival, Netsach Menachem Sender. (5 vols.) A Study of How Torah can Help us Gain Insight into the Psychological Problems of Modern Living.

These volumes teach us to reorient our values and goals. They analyze the Torah position regarding the essence of modern living, emphasizing the dignity of the individual, his need and right to realize his full potential and to achieve his emotional, psychological, and spiritual satisfaction to make living meaningful. Torah can help us control our inner anxieties, conflicts, and frustrations in spite of a world of contradictions, pressures, and competition.

These books are a study of the cardinal principles and practices of the Jewish faith for the past 3400 years. They analyze the conflicts, dissenting schools, and intellectual approaches to Judaism, and mirror the persecutions and tribulations of the soul of the Jew since Sinai 3400 years ago.

They study the minds of the giants of the Jewish people and how they are related to the divine teachings over the centuries. They also study the mind of the layman, his psyche and soul. Here is the story of Jewish survival and intellectual heroism against all odds to remain alive as individual Jews and eternal as a people.

4. Netsach Yaakov Yosef. (5 vols.) Written in Hebrew, these volumes trace in great depth the Talmudic and Rabbinic sources used in the books described above.

These books were written by Moshe an ordained rabbi. He has been working with physicians for the past nineteen years. As a result of his work, he has learned about many

medical-ethical problems that can be related to and solved by the teachings of Torah Judaism. For the past twenty-six years since his ordination, he has studied the Talmud daily as well as the codes of Jewish law and responsa — the replies by scholars to questions of Jewish law in all areas of Jewish life for the past 1500 years.

His books have won the approbation of two of the world's foremost authorities and arbiters of Halachah (Jewish law). Horav Moshe Feinstein, Shlita and Horav Yisroel Yitzchok Piekarski, Shlita. Rabbi consistently consulted them while writing these books.

Rabbi has also authored *Discipline:* Synthesis of Talmudic and Rabbinic Wisdom with Modern Psychology and its Application to Jewish Education. Yet these volumes are just the beginning of this on-going project.

In addition, we hope to have other scholars participate in this project of strengthening Judaism by Torah enlightenment. Three books are planned: Halachic Perspective: Pain and its Relief, Halachic Perspective: Love and the Duty to be Humane, Halachic Perspective: Love and its Communication. Further books are planned with the goal of summarizing various responsa in English. These responsa are a written record of how the poskim (arbiters of Jewish law) have reacted to the times in which they live (d) by finding answers to the most difficult questions of Iewish law within the framework of the Torah. Many of these poskim are contemporary, and they deal with some of the most current issues confronting us today. Others, of previous generations, give us an insight into how the stance of halachah was formulated on important issues. Some of these poskim have published and continue to publish their responsa in journals especially dedicated to halachah such as Torah She Beal Peh and Noam. Many such volumes, too numerous to list here, will be excerpted to produce A LIBRARY OF MOST IMPORTANT DECISIONS IN IEWISH LAW IN ENGLISH and a library of translation and synopsis of code of Jewish law present and future - in English - of the writings of Aruch Hashulchon.

We hope you will become a partner in this sacred work of strengthening the identity and survival of the Jewish people by completing the ad enclosed with this letter. The ads will help cover publishing costs as well as assist in the support of Kollel scholars. These young men are engaged full time in the study of the Talmud and Shulchan Aruch (Code of Jewish Law). They are given scholarships and fellowships in compensation for their role in halachic research (Jewish law) and the writing of future Bais-Meir Publications. By assisting these men in the continuation of their studies, a great mitsvoh is performed. For these scholars, who devote themselves to a career in Torah study, are preparing for their role as genuine Jewish leaders and poskim — arbiters of Jewish law. The mitsvoh of supporting this work is a means by which we can perpetuate the survival and identity of the Jewish people, our most worthwhile goal.

We can only accept and publish paid-up ads. You will receive an autographed copy of the book in which your ad appears. The size of a full page ad is 7½" x 4½". Ads smaller than a full page will be proportionally reduced.

If you are not able to place an ad at this time, why not purchase one or more copies of the first book to be published in this series. Halachic Perspective: Bio-Medical Ethics, Ohr Tsiporah by Moshe Morgenstern? The price is only \$6.00 per volume which includes \$.60 for shipping (4th class) and \$.40 sales tax. If you are exempt from sales tax, include a photostat copy of your exemption certification. Otherwise, sales tax must be paid.

Every Jewish home should have a copy of this book. This volume makes the perfect gift for patients, clients, or customers, and the expense is tax deductible. Congregations can use these books as promotion items or give them to their general membership, men's club, or sisterhood.

As an example of the important and relevant material covered in this series, consider the contents of *Halachic Perspective: Bio-Medical Ethics, Ohr Tsiporah*. A Study of the Torah Attitude to the Sacredness, Dignity, and Individuality of Human Life from Conception to Death.

#### **PREFACE**

#### CHAPTER 1:

Amniotic Testing and Hallacha

A. Reliability

B. The Hallachic Viewpoint

#### CHAPTER II:

Legal Problems of Physicians that Influence their Advice

- A. Amniotic Testing
- B. Abortions

#### CHAPTER III:

Social and Psychological Effects of Amniotic Testing

- A. Mother's Decision to Terminate a Pregnancy
- B. The Abnormal Child

#### CHAPTER IV:

Psychological and Hallachic Adjustment of a Woman Having Abortions

#### CHAPTER V:

Faith and the Role of the Jewish Woman and Mother: Taharas Hamispocho

- A. The "Most Important Person in the World"
- B. The Lasting Spiritual Effects of Taharas Hamispocho
- C. The Act of Creation vs. The Act of Destruction

#### CHAPTER VI:

The Hallachic Status of the Unborn Child

- A. Legal Status of the Fetus
  - 1. Inheritance Rights
  - 2. Destruction of the Embryo
- B. Conflict of Lives The Principle of the Rodef

#### CHAPTER VII:

Hallachic Analysis of the Issue of the Conflict of Lives

- A. Individual vs. Group Surrendering a Fugitive
  - 1. The Rodef
  - 2. Group Responsibility for its Members in Time of War
- B..Individual vs. Individual Baby vs. Mother during Childbirth
  - 1. Unborn Infant vs. Mother
  - 2. Partly Born Infant vs. Mother
- C. Organ Transplants
  - 1. Hallachic Determination of Time of Death
  - 2. Removal of Life Sustaining System
  - 3. Termination of Medication
  - 4. Donation of Organs

You will agree that this volume contains topics of extreme interest and importance to contemporary Jews living in a world in which abortions are being performed daily, and organ transplants are commonplace. The Jewish tradition, which began at Sinai and has continued through the millenia, is the place to look for answers to the difficult choices facing each of us. In Rabbi Morgenstern's lucid study, we learn how our Torah teaches us to preserve the dignity of the individual human life.

This entire book contains decisions of hallacha (Jewish law). Consequently, it has the sanctity accorded to holy books. It should be kept in a respectable place, or given to an orthodox synagogue to be disposed of.

#### משה פיונשטיין ר״מ תפארת ירושלים בנוא יארק

#### בע״ה

| שבולות  | איש אי | ן ובקי | ם השנו | המפורס   | רד מאד  |       | דידי | הנה י | T    |
|---------|--------|--------|--------|----------|---------|-------|------|-------|------|
|         |        |        |        | ״א בן לה |         |       |      |       | מו״ה |
| תי לפני | וגם מא | ודעת   | בתורה  | הגאונים  | מרבותיו | סמיכה | קבל  | אשר   | זצ״ל |
|         |        |        |        |          |         |       |      | שנים  | כמה  |

בן תורה וירא שמים באמת ובתמים ומכירו אני כל העת בשמו הטוב בכל הענעים בהנהגה ישרה ונכונה כראוי לבני תורה וירא השי״ת.

חבר ספר חשוב בשפת האנגלית המדברת ביותר במדינה זו קבץ דברים יקרים ופנינים נחמדים מגמרא ראשונים אחרונים שולחן ערוך ושאלת ותשובות על איסור הפלת ילד שהרופאים אומרים שויכל להיות בעל מום, והרב הנ״ל הוכיח שאסור והוי ענין רציחה יישר חילו, וכבר הגאונים בזמנינו אסרו זה בהחלט גמור, וגם אני אסור זה בהחלט גמור וזה הוי ענין רציחה.

ע״כ ידי תכון עמו שידפיס את ספרו ולהפיצם על פני תבל לידע שזה הוי ענין רציחה וגם שקרים והכובים בזה והשי״ת יעזור שיבטל מעלינו כל גזירות קשות ונזכה במהרה לביאת משיח צדקינו.

והרב הנ״ל ראוי לסמוך עליו במה שלקט וקבץ ואשר יסבירם בדברים נעימים להמשיך את הלב לתורה ולתעודה לבעלי בתים וגם לרבנים וטוב גם לחנך התלמידים שיביא להם הרבה תועלת אשר לכן טוב הדבר שהוא מדפיס ספרו זה להגדיל אהבת השי״ת וידיעת תורתו הקדושה בענינים שהם יסודי הדת וקיום עם ישראל וע״ז באתי עה״ח.

ב״ז תמוז תשל״ט

משה פיונשטיין

## Approbation of RAV MOSHE FEINSTEIN

My friend, the very distinguished Rav Mosh is noted and acclaimed widely for his Torah scholarship and erudition. He is a man who possesses wisdom and common sense. Harav Moshr אליט״א, the son of Harav Menachem Sender אנ״ל, was ordained with the rabbinical degree of semicha by his teachers, the Gaonim at Torah Vodaath,

#### TABLE OF CONTENTS

| Approbations | 5                                                                                                      |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Preface      |                                                                                                        |
| Chapter I:   | Amniotic Testing and Halachah                                                                          |
| Chapter II:  | Legal Problems of Physicians that Influence their Advice                                               |
| Chapter III: | Social and Psychological Effects of Amniotic Testing                                                   |
| Chapter IV:  | Psychological and Halachic Adjustment of a Woman Having Abortions                                      |
| Chapter V:   | Faith and the Role of the Jewish<br>Woman and Mother: Taharas<br>Hamishpocho                           |
| Chapter VI:  | The Halachic Status of the Unborn Child                                                                |
| Chapter VII: | Conflict of Lives: Surrendering a Fugitive, Organ Transplants, and Removal of a Life Sustaining System |

15

and also by me some years ago. He is a Torah scholar and one who fears Heaven with integrity and wholeheartedness.

I have known him for the entire period of time since ordination and am familiar with his excellent reputation regarding all matters in regard to his upright and correct conduct as is appropriate for a Torah scholar and one who reveres G-d, who is to be blessed. He has written a very important book in English, the most widely spoken language in this country. He has collected many wonderful concepts and enchanting pearls from Gemorah, Rishonim, Achronim, Shulchan Aruch, and Shealos Uteshuvos (responsa) regarding the prohibition of aborting an unborn child that physicians predict can possibly be disabled. Rabbi has shown that it is forbidden, and that it is

has shown that it is forbidden, and that it rantamount to murder. May he be congratulated!

The contemporary Gaonim have explicitly prohibited such abortions. And I likewise have explicitly prohibited it; and I consider it tantamount to murder. I therefore support his effort to publish and distribute his book to inform people that such abortions are tantamount to murder. This book will expose the lies and distortions (that advocates of abortion propound). G-d should help us that all decrees harmful to the Jews should be abolished, and that we speedily should merit the coming of our Righteous Messiah.

Rabbi may be relied upon in regard to the material he has collected and interpreted in words so beautiful as to bring the layman and even the rabbi closer to Torah and Judaism. His writings are also beneficial for the instruction of students. It is, therefore, a very commendable thing that he is publishing this book to increase the love of G-d and the knowledge of His Holy Torah regarding matters that are the foundations of the faith and fundamental to the very existence of the Jewish people.

And on this I have affixed my signature of the 7th day of Tammuz 5739.

Moshe Feinstein

# ישראל יצחק פיעקארטקי רב ואב״ד דק״ק בית יעקב פארעסט היללס, נ. י. ור״מ דישיבות תומכי תמימים ליובאוויטש

אני מכיר לו מכבר שלומד בכל יום ויום גמרא ותוספת וראשונים וכדומה ולומד בהתמרה גדולה, הגם שאין לו פנאי אבל הקדיש וקבע עתים לתורה, וגם בהנהגה ישרה כראוי לו.

כאשר חבר ספר וקבץ דברים פנינים מראשונים ואחרונים וגם יש לו תשובה ממורי ורבי הגאון הגדול האדיר שר התורה מו״ה ר׳ ארי׳ צבי פרומער ז״ל הי״ד אבר״ק קאזיגלוב ור״מ ישיבת חכמי לובלין אודות הפלת ילד שאסור מטעם רציחה, וגם אני כתבתי והוכחתי שהיא רציחה בלי שום ספק כלל, וגם הגאונים בזמנינו אסרו בהחלט גמור, ע״כ ידי תכון עמו שידפיס את ספרו ולהפיצם על פני תבל שיראו ויבינו שהוא אסור בהחלט גמור מטעם רציחה, ואקו׳ שיהי תועלת בהסברה שלו בשפת האנגלי ובעברית לפני כל אחר ואחר, ובוראי יקבל כל אחר את ספרו

ויכולים לסמוך עליו ברבריו הראוים והנעומים לפני מלכי רבנן וגם עבור בעלי בתים ואברכים ויישר כחו וחילו, בפרט שיש לו סמיכה מגאוני זמנינו וראוי לאיצטלא דרבנן, ובודאי אי״ה יכנסו דבריו בתוך עם ישראל, והשי״ת יעזור שנתבטל מעלינו כל גזרות קשות ורעות ונזכה במהרה

בקרוב לביאת משיח צרקינו ע״ז באתי על החתום יום ט״ז תמוז שנת תשל״ט קווינס ירירו המברכו בכ״ט.

ושראל וצחק פועקארסקו

# Approbation of RAV I. I. PIEKARSKI

My friend, our revered teacher, Horav Moshe א"טליט" is distinguished for Torah knowledge and reverence and widely acclaimed for his scholarship and erudition, and he is one who "seeks the good of his people." I have known for sometime that he studies every day Gemora, Tosfos, and Rishonim, etc. and

that he studies with great diligence. Despite the fact that he has limited time, nonetheless he has dedicated and fixed times for

studying the Torah. I also know of his upright behavior as is appropriate (for him). When he wrote this book, he assembled

pearls of wisdom from Rishonim and Achronim. He also included a tshuvo from my teacher, the great Gaon, master of the Torah,

our teacher Horav Aryeh Zvi Frummer, ז״ל הר״ד, head of the Rabbinical court of Kasiglov and teacher in the Yeshiva

Chochmei Lublin who wrote regarding abortion of an unborn

child that it is forbidden by reason of murder.

I have also written and shown that it is murder without any doubt at all. Also the contemporary gaonim have prohibited it explicitly. Therefore, I support his effort to publish and distribute his book in order that all should see and understand that it is forbidden explicitly by reason of murder. And I hope that there will be a value to his explanation of it in the English language and in Hebrew before everyone. For certainly everyone will receive his book with enthusiasm.

He is to be relied upon for his appropriate and well-written words before the most important rabbis and also before laymen and advanced students. And he is to be congratulated especially since he has semicha (ordination) from the contemporary gaonim and is deserving of the honor of the office of the rabbinate. For certainly, with G-d's help, his words will enter the midst of the people of Israel. May G-d help us all that evil decrees harmful to the Jews be abolished, and that very soon we shall merit the coming of our Righteous Messiah.

I have affixed my signature to this, on the 16th of Tammuz 5739 in Queens, his friend who blesses him with best wishes,

Yisroel Yitschok Piękarski

ב״ה

כאשר הרה"ג החכם איש אשכולות מוכתר במו"מ תרומיות כו' כו'
כש"ת הרב ר' משה שליט"א מדפיס בלשון אנגלי' ומברר
היטב האיסור "הפלוונ" שהיא רציחה ועוד כדומה, אנא אמינא יישר כחו,
ואקו' שכל אחד ואחד מאחב"י יבין הדבר לאשורו, ובודאי אי"ה יעשה
דבריו רושם גדול וכאו"א יכניס הברכה לתוך ביתו, וממש אני יודע
שהמחבר הנ"ל "הגם שהוא טריד בעסקיו עושה הדבר הנ"ל כדי להסביר
ולפרש האיסור ואקו' שיעשה רושם וכל אחד ואחד יעזור להדפסת הספר
דהיינו "עדס" וכדומה כדי שהמחבר הנ"ל יהי' בכחו להדפיס ולתקן הדבר
ולאשוריו.

יום ו׳ מרחשון שנת תשמ״א לפ״ק קווינס.

ישראל יצחק פיעקארסקי

Our revered teacher Rav Moshe שליט"א is distinguished for Torah, knowldege, wisdom, and common sense, in addition to possessing many other virlues. He is presently publishing his book Hallachic Perspective: Bio-Medical Ethics Ohr Tsiporah. Rabbi has shown that abortions are forbidden, and that they are tantamount to murder. May he be congratulated. He has also written about other related matters, regarding the sacredness of human life.

It is my hope that every Jew will properly comprehend the importance of this matter. Certainly, with the help of G-d, his book will have a great effect. Each person will certainly consider it a blessing and honor to have his book in his house.

I know that the author, despite the fact that he has limited time, never the less, undertook the responsibility to publish this very necessary book - to publicize the cardinal prohibitions of abortions. Certainly, each person will help in this publication by placing ads in order to enable the author to re-publish as many times as necessary until this situation will be rectified.

I have affixed my signature to this, on the 10th day of Mar Cheshvon 5741.

שליט"א.

לשות ורעות ונוכה לשמוע מיד בשו"ט. לעשות בוה כדי לבטל הגוירה הרעה ההוא והשי"ת ישמרנו מכל גוירות וגם הגאון האדיר ר"מ שליט"א הורו שהוא רציחה ע"כ בודאי מצוי רבא עני רציחה לעשות זה וכתבתי רק לסנוף בעלמא אבל כבר מו"ר הגאון ז"ל ספק רציחה רק רציחה ממש, ולרעת המזרחי הני ספק רציחה ממש ע"כ האדיר ר"מ פיינשטיין שליט"א, מ"מ לדעת התוסי סנהדרין לא הוי אפילו להרוג עוברין, ואפילו אי נימא רלא הוי משובש כמו שרוצה לומר הגאון עוברין מה"ת, ואפילו אי נימא דרעת התוסי נדה די מ"ד דמה"ת מותר בלא חייב מיחה על זה, ועיי תוסי נדה די נ"ט דגם ישראל אסור להרוג ספק רציחה לרעת המורחי, ולשיטת תוסי סנהדרין הוי רציחה גמורה רק כל האחרונים אמרו דגבי רציחה ס"ל להרמב"ם לחומרא, א"כ הוי ממש מלוגם מ"ת אסור אפילו להרמב"ם רס"ל ספיקא ראורייתא לקולא ובפרט והוי נוק שלם ודו"ק) א"כ כאן דב"ג נהרג על עוברין א"כ אי אולינן חוקה על באולינן בתר חוקת ממון, והכא אולינן בתר חוקה מעיקרא מקודם מ"ת דבאמת הקשה הר"י מבאסאן דכל ספק ממון הוי ספק גוילה והוי איסור דגוי מחויב אפילו תם נוק שלם ולכך לחומרא, ורפח"ח. והוסיף לזה ראי אולינן בחר חוקה חוקת ממון, אבל יש כאן חוקה לבו"ע מקודם מ"ת לקולא, ואמר דבאמת גבי ספק נוקין ג"ב לקולא רק בספק תם ובספק מועד באמרינן גבי נוקין המוציא מחבירו עליו הראי אלמא דגבי ספק נוקין ג"כ לקולא, ותי' הרשב"א גבי נוקין לחומרא, והקשו בולם עליו מב"ק ד' ז'

מנאי הרושה"ט

ישראל יצחק פיעקארסקי

C"L

לכבוד הרה"ג איש האשכולות כוי בוי הרב

ברבר הפלת ילר באמת אין לי חרשות שכבר הורה מו"ר הגאון ו"ל בתשובתו שהוא רציחה וגם הגאון האריר ר' משה פיינשטיין שליט"א הורה ג"כ שהוא רציחה, וכרי שלא יהא הנייר הלק אכתוב איזה הערות.

חנה במורחי פ' משפטים על פסוק כי ינצו אנשים ונגפו אשה הרה שהטעם שישראל פטור על העוברין לפי רחיישינן שמא נפל הוא אף דרוב ראי לאו מטעם החראת ספק גם ישראל נהרג על עוברין א"כ לרידי הוי ספק רציחה, הגם שבשואל ומשיב מהרורא חמישאה תשובה י' הקשה לא שמענו, ועור הקשה ראמאי לא אולינן בתר רוב, והנה על עוברין וה פ"ר ע"ב ראי בתב רחמנא כל מכה נפש ה"א אפילו נפלים רשם מיירי רלא חיי ואפ"ה ס"ר רלחחייב, מ"מ הי' הו"א רחייב א"כ על העוברין דרוב בני קיימא סגי רלא חייב עליו אבל איסור ראורייתא מטעם רציחה בוראי יש עליו.

מוערת אפילו תם והקשה הרשב"א הא אימא הוי ספק וכל ספק ממון שאמר לבאר בוה דברי הרשב"א ריש ב"ק גבי במחוברת אימא כולי בזרול האדיר רי אריי צבי פרומער ריש מתיבתא דחכמי לובלין ז"ל הי"ר אם היי רבר האסור קודם מ"ת ספיקא לחומרא (ושמעתי ממו"ר הגאון מפני דמעמידין חוקה על קודם מ"ת דהיי מותר ולכך ספיקא לקולא א"כ ספיקא דאורייתא לקולא, הא כתב בהאחרונים הטעם רספיקא לקולא עוברין, אבל ספק רציחה הוא, ולא שייך כאן לומר לשיטת הרמב"ם א"כ אפילו אי נימא דלא הוי רוב עכ"פ הוי ספק ולכך פטור ישראל על ל"מ דהוא בגדר ספק וכמ"ש בשיטה מקובצת ב"מ די זי גבי עשירי ודאי, משום ראיש כחיב ולא ספק איש דכ"מ דכתיב איש בעינן וראי ואף רוב ובלא כלו לו חדשיו אינו בגדר איש וא"כ כיון דבעינן איש אף רוב לא מהני איש להורות רבעינן דיהי איש א"כ כל שכלו לו חדשיו והוא בגדר איש רמנפש הו"א אפילו נפלים כמו שאמר הגמ׳ סנהדרין ד׳ פ"ד וע"ו כתב דלא אזלינן בחר רובא כיון דכתב רחמנא מכה איש וכתב כי יכה כל נפש אפילו למורחי הוי ספק, ובפרט לפי מה שאמר שם השואל ומשיב רהטעם רהאירנא ובין רובא שיהיי לאחר זמן, ואע"פ שהאחרונים הקשו עליו, מ"מ לא אזלינן בתר דרוב קיימין וכתב דכאן ל"ש רובא דיש לחלק בין רובא ווונוי וומורחי עצמו רמאי שנא גבי עובר רישראל אינו נהרג עליו אמאי Letter of Approbation from Horav Yitzchok Meir Schorr, son of Horav Gedaliah Schorr וצ"ל.

בע״ה ט״ו מנחם אב תשל״ט

לררוד ידידי הרב הגדול בתורה חריף ובקי טובא מו״ה הרב משה שליט״א

חבל על דאבדין ולא משתכחין, אאמו״ר זצ״ל הגאון והחסיד שבקי חיים לכל חי, ומי ככבה האשר אאמו״ר זצ״ל העריצו עד למאד, מכיר את האבדה הגדולה, בפטירתו, בכל עולם התורה.

יודע אני כי כבודו הי׳ אצל אאמו״ר זצ״ל כחודש לפני פטירתו לבקש הסכמה על ספריו אשר חבר בשפה האנגלית לברר האיסור של הפלת ולד וגם בענין "מי הוא יהודי״, ושאאמו״ר זצ״ל אמר לו שיתן את הסכמתו אחר שיקח הסכמה מקודם מהגאון פוסק הדור הר״ר משה פיינשטיין שליט״א. למעשה, לא נתן הגאון הנ״ל את הסכמתו ער היום אשר בו הלך אאמו״ר זצ״ל לעולמו ולא הי׳ אפשר לכבודו ליקח ההסכמה שהבטיח לו אאמו״ר זצ״ל.

יה״ר שיפוצו מעינותיו חוצה ושיהיו בבריו היוצאים מלב טהור נכנסים בלבות אחבנ״י, ובזכות זה נזכה שיגדור השם את כל פרצות עמו, ונזכה במהרה לביאת גוא״צ.

ידידו מברכיו בכ"ט

יצחק מאיר הלוי שארר בלאאמו״ר הרה״ג והח׳ הר״ר גדלי׳ זצ״ל הר״מ תורה ודעת

To my friend, great in Torah, expert, well-versed. and bountifully blessed, our teacher, Horav Moshe שליט"א, best personal regards!

Alas for those who have passed and are no longer with us! My master, my father, my teacher and rav אוצ"ל, the Eminent and Pious, passed from life. Who can recognize this great loss to the entire Torah world as much as you whom my father אוצ"ל, respected so much?

I know that you visited my father זע"ל, about a month before his passing to request an approbation for your book composed in English clarifying the prohibition of abortion, and also your book regarding the question of who is a Jew. My father זע"ל, told you that he would give you his approbation after you first received

the approbation from Horav Moshe Feinstein שליט", the Gaon and hallachic authority of our generation. In fact, Horav Feinstein did not give his approbation until the very day in which my father שנ", went to his eternal rest, so that it was not possible for you to receive the approbation which my father זצ"ל, had promised you.

May it be G-d's will, that your wellsprings of knowledge spread abroad, and that your words which come from a pure heart should enter into the hearts of our brethren, the Children of Israel. And through your efforts we should merit that G-d should correct the imperfections of His people and that we should soon merit the coming of the Righteous Redeemer.

Your friend, who blessed you with best wishes,

YITZCHOK MEIR
Son of Horav Gedaliah Halevi
Schorr יצ"ל.

My Rebbe and mentor, Hagaon Horav Gedaliah Schorr אנצ"ל, who departed this world on the seventh of Tammuz 5739, Sunday night, July 1, 1979, was first and foremost a great human being. היה בקי בש"ס ופוסקים. He had a comprehensive knowledge of the Talmud, commentators, and codes. Because of his great erudition, he was appointed dean of the great yeshiva Torah Vodaath at a relatively young age. He also was a member of many organizations formed to ensure Torah education and the survival of Judaism all over the world.

In addition to his intellectual greatness, what Horav Schorr 5"xt, meant to thousands of American students cannot be transcribed on paper. It transcended the normal relationship of Talmid to Rebbe. It was love for Torah, for the man of Torah, for the representative of Hashem.

The passing of Horav Schorr can be compared to Elijah's passing. The prophet Elisha cried out when Elijah ascended to heaven on a fiery chariot — אבי, אבי רכב ישראל ופרשיו היי "Father, Father, the chariot of Israel and its horses!" Not only was Elijah the driver and captain but he provided the horsepower, and upon

his shoulders fell the reponsibility for the most detailed duty of running Judaism in that era. So, too, our Rebbe and father, Horav Schorr אווי, not only provided the leadership but tended his flock of future leaders for Judaism with love, tenderness, and fatherly care for every detail of their lives.

I, for one, had the zchus, merit, to know Horav Schorr since I was in the yeshiva as an adolescent. I later attended his classes for a number of years, was ordained by him, and kept constantly in touch with him for the past twenty-five years since receiving smicha. I can cry out, "I have been orphaned!" I have lost a great friend who always understood my problems before I had to go into great detail and always offered advice, encouragement, and any help he could.

Symptomatic of the great human being that Horav Schorr was is the way he expired. Although he had been critically ill with a heart condition for a period of four years, as soon as he got better, he continued his rigorous schedule of duties at the Mesivta and then helped raise funds. In addition, during the evenings he attended the simchos of "his boys" where he would speak. It was at one of the simchos Sunday night that he suffered a heart attack soon after delivering an address. Like a soldier who falls in battle, so did our Rebbe return his soul to G-d in the line of duty. Though he departed this world, in the two generations that he actively was engaged in chinuch in the yeshiva, he won the hearts and minds of thousands of disciples like myself, who have adopted not only his faith and philosophy of Judaism and Torah learning but parts of his personality and temperament and goals. We, in turn, will inspire future generations to keep high the torch of Torah learning and observance of mitzvoths to the end of days - when G-d in His great mercy will resurrect our Rebbe together with all men, and no one will ever die again. ובלע המות לנצח. In this way our Rebbe lives on eternally. דוד מלך ישראל חי וקים. "David, King of Israel, lives on," and so, too, our great Rebbe is alive through the thousands of his disciples who follow the word and spirit of his life.

I met with Horav Schorr 5"x1, on Friday, May 18, 1979 at his home and reviewed the contents of this book and the additional volumes which will follow this one: Ethics of Disabled Jews, and Dynamics of Halachah, Jewish Identity and Survival (five volumes). Horav Schorr was satisfied with my writings and

agreed to send me haskomos (approbations) for all books. He related his intentions to Horav Piekarski. However, he wished to wait for the haskomo of Horav Feinstein before sending me his. Horav Feinstein's haskomo arrived July 6th. Unfortunately, Horav Schorr passed away on July 1. Let us hope that his intent be realized that all my books be widely read and their messages carried out.

#### **PREFACE**

Halachah is a beacon of light providing guidance for the Jew in dealing with all social, ethical, and religious problems for all time. As such, it is the source for the conduct of the Jew in areas of medical ethics.

The last twenty-five years have provided accelerated technological advances in the field of medicine. It is our duty to show how Jewish law meets the challenge of the vast number of ethical problems that have arisen as a result of scientific advances. Halachic Perspective: Bio-Medical Ethics reflects how the 3400-year-old G-d-given halachah posits ethical principles that govern the life style of the Jew since the Jewish people became a nation at Sinai up until this day.

I have gathered in these chapters the relevant teachings of the Talmud, Bavli and Yerushalmi, the Tosefta, Rashi, Tosfos, Rosh, Rif, Rabbenu Nissim or Nemukai Yosef, Rambam, Rudvaz, Magid Mishnah and Kessef Mishnah. I have familiarized myself with the Shulchan Aruch, Ramo, and various comentators: Smag, Tur, Bais Yosef, Bach, Drisha, Prisha, Mogen Avroham, Taz, Shach, Bais Shmuel, Sefer Meiras Einayim, and the responsa written over the last 1500 years.

I have worked for eighteen years with psychiatrists, surgeons, pediatricians, rehabilitation specialists, gynecologists, obstetricians, pathologists, heart specialists, internists, general practitioners, and other specialists in medicine. This experience has provided me with sufficient case material to understand the medical issues.

For the past twenty-five years since receiving smicha—ordination— from the contemporary Torah sages Rav Kushelewitz אַליט״ז, Rav Schorr אַליט״ז, and Horav Feinstein אַליט״ז, who should have a long life, I have daily continued to learn Talmud, Shulchan Aruch and responsa. Therefore, I am qualified to judge such matters from a halachic prespective. I have always consulted with Rav Feinstein אַליט״א, Rav Piekarski אָליט״א, and Rav Schorr אַליט״א, on all matters that I researched. The reader can, therefore, feel confident that what I have written is accurate and authentic.

7 Cheshvan 5739

7 November 1978

## Chapter I

#### AMNIOTIC TESTING AND HALACHAH

Nowadays it is quite common for a physician to recommend that a pregnant woman undertake an amniotic fluid test during the fourteenth or sixteenth week of pregnancy to ascertain if the child will be physically normal. This test is designed to detect if the child would possibly suffer, G-d forbid, from chromosome deformities, be born a mongoloid, have Tay Sachs Disease, or be afflicted with spinal maladies or other neurological, crippling disease.

The problem of whether it is permitted for a Jewish woman to undergo such a test can be analyzed from a factual point of view and from a moral-halachic standpoint as well. When we purport to deal with hard facts, we must ask, how valid and reliable are the tests?

Any individual with some knowledge of the history of science and medical development knows that the pace of development and change is so rapid, that what is considered "medical truth" today is relegated to disproven theory the next day. Thus, the symptoms that indicate a chromosome problem may very well turn out to be some totally harmless phenomenon. Scientific knowledge about cell development is still in its infancy — Man has not yet conquered cancer; therefore many mysteries remain unknown to man about the cells extracted from the fluid used in the testing. It is therefore conceivable that even assuming the accuracy of the testing completed in the laboratory, there still are definite reservations as to the validity of the interpretation of the results.

I have spoken to dozens of pathologists who concede that errors in interpretations of biopsies occur. These specimens are taken directly from the suspected area. In the case of embryo testing, the clinical possibility of error appears to be much greater.

Let us assume that no errors were made in testing. Is it halachically permitted to abort a baby for the possibility of

chromosome problems or if the mother contracted German measles (rubella) and suspects that the child will be born with severe physical or mental abnormalities? Rabbi Dr. Immanuel Jakobovitz, writing in Jewish Law Faces Modern Problems,<sup>1</sup> reviews the halachic writing that forbid abortions under the above circumstances. He also writes in Jewish Medical Ethics<sup>2</sup> that leading physicians in Great Britain opposed Tay Sachs testing on the ground of generating neurosis among the population. In Medical Ethics<sup>3</sup> Dr. Moses Tendler reviews the halachic position regarding abortions, contraceptives, and amniotic testing. He supports the halachic position forbidding abortions even in the face of abnormalities of the embryo.

In my two chapters, "The Unborn Child" (Chap. VI), and "Conflict of Lives" (Chap. VII), I discuss at length the halachic (Jewish law) point of view. Here I only summarize what the Maharshal recorded in the Yam Shel Shlomo. "One is prohibited from inflicting physical damage on one's person or from shaming oneself or even destroying one's money. One is not permitted to kill oneself or one's children even if he is afraid that they will be forced to convert to another religion."

The Yam Shel Shlomo explains, "Even if one's children do convert, they can always return to the fold of Judaism. Even if they do not, then perhaps their offspring will. Since they were forced to convert, they are in the category of anusim, "forced," and are free from Heavenly rebuke." It is therefore strictly forbidden to take matters into one's own hands and commit suicide or murder in order to escape possible problems in the future.

When Rav Chananya ben Tradyon was being burned at the stake by the Romans, he refused to open his mouth and let the flames enter in order to hasten his death and lessen his suffering. "Let me die at the hands of others; let the One who gave my soul take it, but not at my own hands." 5

In I Kings 22:32-33, Yehoshaphat, King of Judah, was battling the Syrians. He was attacked by soldiers who thought he was the King of Israel. But, at the last moment, they realized that he was not the king they sought to slay, and stopped pursuing him.

Of such incidents the Talmud relates: אפ׳ חרב חדה מונחת על צוארו של אדם אל ימנע עצמו מן הרחמים

Even if a sharp sword is suspended above one's head, one should not despair of the hope for divine mercy.6

We can summarize:

- 1. The testing process for abmormalities in the embryo is not 100% accurate.
- 2. It is conceivable that at some future date scientists may find that the phenomena that led them to suspect some basic abnormalcy may very well indicate some other condition that is not abnormal at all.
- 3. Even assuming that nos. 1 and 2 are not so, it has been shown by the responsa summarized in Chapters VI and VII ("The Unborn Child," and "Conflict of Lives") and opinions of Rabbi Jakobovitz and Dr. Tendler that it is forbidden to abort the embryo.
- 4. It is forbidden to commit murder or suicide or hasten the death of any individual or abort an unborn child in order to avoid possible future problems.

Assuming that the abortion is nevertheless pursued, what is the relationship of the spouses following the abortion? Would this couple be willing to consider having more children? Would they risk another supposedly abnormal pregnancy?

If fears of abnormal births are to be taken into account, one should also consider the possibility weighing in the opposite direction, i.e. the fear of aborting a normal, healthy child. There is also the possibility that an artificial interruption of the pregnancy might permanently impair the mother's fertility and health, as held by Professor Asherman of Tel Aviv.<sup>7</sup>

An abortion can be more dangerous than birth, since the woman must be pregnant close to fourteen to sixteen weeks before the test can be performed. It takes two weeks to get the results. Even if the woman physically recovers, psychological scars of an interrupted pregnancy cannot be erased easily.

Women having a number of healthy children can nevertheless give birth to a deformed child. Possibly if these women took the test before giving birth to the normal children, the children's cells may have shown some abnormalcy. However, the abnormalcy was not dominant, and the children remained normal. Obviously, the embryo that exhibits some abnormalcy in testing derived this abnormalcy from its mother or father. Nevertheless, both spouses are normal. Why? Because the

dominant chromosomes are normal. How, then, can we be 100 per cent certain that the test performed on the fluid from the embryo did, in effect, reflect the dominant features? Even if it did, it has already been shown that halachically it is tantamount to murder to abort according to some authorities. Other authorities consider it as partial murder while others consider it a violation of the cardinal principles of Judaism. Only when the mother's life is in danger or the mother can definitely become insane and be in danger of committing suicide or murder can abortions be permitted. 11

Even an animal killed for a purpose other than the consumption of its meat had a day in court. It had to be proven that this animal had killed another animal, and its presence was a menace to society.<sup>12</sup>

Certainly the fetus is not worse than an animal! Is the world too small for another soul? Since when is it better to be dead than crippled? Should all the blind, crippled, deformed, retarded children and adults also be terminated? True, the embryo is not given the legal status of a human being, and the one who kills the embryo is not given capital punishment. However, the stigma of taking a potential human life remains. The psychological scar remains forever on the person authorizing this act.

As Jews who have suffered for the past 4000 years and have not recovered from the Holocaust trauma, it is an abomination of the greatest dimension to practice "selection and right to live" as did the Nazis. It is the greatest blow to a free society when its citizens agree that only the "physically strong" have the right to live or even to be born.

Can Jews who have suffered and endured a Holocaust by the Nazis and continue in every generation to be the victims of bigots for the only sin of being born Jews, suffer upon their own flesh and blood — the embryo — the same persecution? Is it the embryo's fault that it contains the chromosomes of its father and mother? Is not an abortion the negation and non-acceptance of one's self for good or what does not appear as good?

Is it the fault of the embryo that he or she was created different? Who is to judge what is normal? Is it normal for a physically healthy individual to behave as an animal?

During the time of the prophets, even a prophecy forecasting disaster and tragedy could be reversed by the mercy of

G-d. Nowadays, no one is given the power to forecast the future. How, then, can a Jew or a Jewess place his faith on what is at most an educated guess on the part of a physician that the resultant baby will be born with deformities? Can he decide a matter of life or death to the embryo on the basis of such guessing? Would he be willing to lend a stranger \$10,000 on evidence of no greater validity than that submitted by such physicians?

In the past eighteen years I have spoken to several hundred psychiatrists. They have informed me that there is not one person in the world who does not have some form of neurosis some time during his or her lifetime. There are divided opinions among psychiatrists of the effect of the environment on psychosis and schizophrenia. It is a known fact that not all individuals suffering from psychosis are institutionalized even in our culture. In many cultures they function and are part of society. Now if scientists discover some symptoms in the cells of the embryo that could be characteristic of neurosis, psychosis, or schizophrenia would it then also be advisable to terminate such pregnancies? If such a course were followed, there would be no need for an atomic war to put an end to the world. Hitler's genocide of the Jews would be but child's play compared to the terror and nightmare that genetic engineering would cause if carried to its logical conclusion.

Why, then, are we prepared to apply Hitler's standard of selection to unborn human beings? Are our own flesh and blood "things" to be selected just as groceries in the supermarket? Have we lost our Humanity? The Greeks used to expose infants to the elements of nature. If they survived, fine. That meant that they would be strong. Otherwise, they were useless and were better dead than alive. The wounded were killed in certain societies because they were useless. Certain people in the distant past had a reputation for putting their aged out into the cold to starve and freeze to death. Such are the cultures of death. Such societies have long ago perished. The Jew, who is merciful, survives.

שלשה סימנים יש באומה זו הרחמנים והביישין וגומלי חסרים Three epithets has this people [Israel]: the Merciful Ones, the Ones Who are Embarrassed to do Evil, and the Ones Who Practice Kindness to One Another.<sup>13</sup>

It follows from the preceding discussion that it is not advisable not is it permitted according to halachah to take a test of amniotic fluid. If there have been cases of abnormal births in the

immediate family, the guidance of a Rosh Yeshiva — Dean of a Yeshiva - should be solicited for a halachic ruling. Otherwise, why look for trouble where none exists? Why try to become prophets or magicians and anticipate imagined problems? Can the doctor forecast what is going to occur in the future? If we are deserving according to G-d and spared from anguish, no agency in the world can give us trouble. On the other hand, if G-d in His ultimate wisdom deems it necessary to cleanse us or try us, there is no lack of messengers and agents that will fulfill G-d's desires.14

Above all, the Jew functions beyond the laws of history and what is considered normal by the secular world. The Jewish people would have long ago become extinct if they functioned according to the laws of the nations of the world. The Jew, having a portion of the eternal "soul of Israel," transcends even the laws of time and space when he so merits. His spiritual personality that develops from the performance of mitzvos is linked with his portion of the "soul of Israel" and achieves eternity. Thus, he transcends time and space.

It is, therefore, a leap of faith that the Jew must make in this instance. If his life is governed completely by the Torah, he cannot make up his mind in each case as he sees fit. Rather, he must keep all mitzvos. Therefore, he cannot commit murder or suicide to try to avoid unpleasant things in life. Indeed, the Torah gives us a choice between life and death. Life is assured by following its commandments. Let us pray that all men select life.

#### Notes to Chapter 1

- 1. New York: Yeshiva University (1965), pp 72-79.
- 2. New York: Bloch (1975), pp. 262-263.
- 3. New York: Federation of Jewish Philanthropies of New York (1975), 5th edition, pp. 31-37.
  - 4. On Bava Kama 8:59.
  - 5. Avodah Zarah 18a, end of Tractate Kallah.
- 6. Brochos 10a. See also Yalkut Shimoni, sec. רב"ב (end), and Bachya ibn Pakuda, Chovos Ha-Levovos, "Bittochon," in the edition of Lewin-Epstein, Jerusalem (1959), pp. 128-167; Rabenu Moshe ben Nachman, Kisvei Ramban, edited by Chaim Dov Chavel, Book II, "Sefer Ho-emunoh U-vittochon," Mossad Harav Kook (5724), pp. 353-448; Maharal Mi-prag (Rabbi Judah Loew ben Bezalel), Sefer Nesivos Olom, Jerusalem, 5720, Book II, "Nesiv Habittochon," pp. 231-235,
  - 7. Rabbi Dr. E. Iacobovits, Jewish Law Faces Modern Problems, p. 73.
- B. If a test reflects the recessive features, the child is normal, and the recessive characteristic may not appear even in future generations. In some cases, the parents are not

carriers, and the problems arises from a mutation, an accident in cell division immediately after conception. These problems cannot be transmitted to future generations as in the instance of the XXY chromosome. See also Rashi to Yevamos 80a.

- 9. Rav Moshe Feinstein, Igros Moshe, Yoreh Deah II, No. 60; Rav Isser Yehudah Unterman (Chief Rabbi of Israel) in Noam 6 and his book, Shevet mi-Yehudah (1952).
  - 10. Yoreh Deah 157:1.
  - 11. See Chapters VI and VII.
  - 12. Sanhedrin 2a,
  - 13. Talmud Yevamos 79a.
  - 14. Taanis 18b, Tractate Kallah (end).

## Chapter II

## LEGAL PROBLEMS OF PHYSICIANS THAT INFLUENCE THEIR ADVICE

Whoever goes to a physician expects the doctor to give him advice that is based 100 per cent upon his best interest, not the interest of the doctor. Patients implicitly believe in their doctors with greater faith than a religious zealot. If a doctor advises a patient to place his life in danger by submitting to surgery, the patient if he is told there is no alternative, will skirt with death. Doctors thus wield tremendous influence upon the minds of their patients.

When the same physician advises a woman to abort her unborn child stating that the parents may have to contend with a child having some abnormalcy, the woman will follow her physician's advice. Given the blind faith and trust that patients and their families place on science and medicine, we may conclude that science has assumed the role of a substitute religion. The overwhelming majority of people will unquestionably welcome having the new high priest of the new religion, the physician, make the decision for a woman to undergo an abortion. Little do they suspect that far from giving a scientifically honest appraisal and the best advice, many physicians are motivated by reasons that are definitely not principally in the welfare of the patient under their care.

The New York Times, in its issue of Thursday, December 28, 1978, featured a front-page article entitled, "Doctors Held Liable in Abnormal Birth." On page B6L, Mr. Walter F. Wortman, attorney for the physician found liable, stated "That as a practical matter, a lot of doctors will interpret the decision as almost requiring amniocentesis, which involves withdrawing fluid from the amniotic sac. The result is that a medical decision will now be made on legal grounds, not medical grounds," he said.

"And with amniocentesis in particular," he continued,

"there is another problem: The procedure has some risks, including slightly more chance of miscarriage. It is possible that women who have the test and suffer complications, will sue their doctor for malpractice."

Thus, it is imperative for everyone to know that when doctors advise a woman to take an amniocentesis test, they are not recommending it because it is for the patient's benefit, but because they themselves want to be positive that there is no chance of being sued. With such an overriding motivation, can one place much trust on them or rely on the physicians administering the tests when they advise an abortion?

Doctors do not perform amniotic testing routinely, but only on women who fall into certain categories involving greater risk. Overall, the possibility that a woman will give birth to a baby with a defect is a low percentage. But for certain categories, the percentage is higher; for example, women over 35. The physician would advise testing for a woman in this group. Although the risk is greater in this category, the doctor cannot predict with any certainty if any individual woman in this group will give birth to an abnormal child, only that the group as a whole runs a greater risk mathematically.

Although a doctor must protect himself from a legal standpoint by informing the patient that such a test is available, he is not obligated to pressure the patient to take the test. By so doing, he is restricting the patient's right to refuse the test, if she and her husband so desire.

The primary interest of the gynecologist-obstetrician and especially the staff of the hospital administering the amniocentesis tests is to protect themselves from future lawsuits. Whatever dedication and honesty they individually possess is subordinated to the overriding fear that they would lose their jobs or means of financial support if they were sued by patients giving birth to children less than perfect. In the case reported by The New York Times a woman suing gave birth to a child having Down's Syndrome, a mongoloid child, that in extreme cases must be institutionalized at a cost of \$35,000 a year for care.

I have spoken to obstetricians who have established a reputation in our community of dedication and honesty, and they are scared. They insist that their patients be tested. Only in rare circumstances will they agree to waive these tests, and then only after receiving written assurances from the pregnant woman as well as her husband that 1) they are aware of possible risks of abnormalities that could be revealed by amniocentesis testing, 2) that they waive having such information and the opportunity of having an abortion, and 3) that they will under no circumstances sue the doctor.

In the chapter entitled "Amniotic Testing and Halachah" I question the reliability of such tests and show that such testing is contrary to halachah. I base my findings on information given to my by physicians over the past eighteen years. I also have a chapter entitled "The Social and Psychological Effects of Amniotic Testing" wherein I show the traumatic impact on the woman undergoing such testing. I also discuss the shattering and psychologically devastating experience of a woman who finds an imperfection with her baby and foolishly lets her doctor convince her to undergo an abortion. The effects are especially acute since such a baby was a wanted child, not an accident. I have spoken to psychiatrists, and they have enlightened me as to the longlasting traumatic effects and psychological damage resulting from such abortions.

It must be remembered that the obstetricians performing such abortions, which by necessity cannot take place before the fifth month of pregnancy when the amniocentesis is performed, charge almost as much for the abortion as they would for a normal delivery. Thus, financially they are in no worse a position by advising an abortion than they would have been had the woman delivered at nine months. Furthermore, the hospitals charge almost the same for a fifth month delivery — the abortion — as they do for a ninth month delivery. Thus, they are ahead financially without the headache of future suits which they fear would result if their staff honestly advised the parents to accept the child with his or her imperfections and give the baby a chance to live.

If there are problems, which human does not have problems? All progress and scientific advances were motivated by the existence of problems, the solution of which provided relief from suffering and overcame the challenges posed. However, the hospitals performing amniocentesis, who are the prime targets of such lawsuits, are not willing to take any chances. The hospitals are in greater jeopardy of being sued than the referring

obstetrician, who has fulfilled his legal duty once he advises the pregnant patient to take the test. For good measure he will recommend an abortion at the slightest imperfection out of fear of being sued. The hospital staff performing the test will certainly feel more secure (that they will not be sued) if the woman carrying the embryo with possible problems aborts. Thus, their problems are aborted. Therefore, any advice given by the physicians and the hospital staff to abort should be viewed in the proper perspective and never blindly accepted. If a physician or hospital gives advice omitting essential information that would help parents reach an intelligent decision, the doctor or the hospital should be sued. Likewise, if the medical advisors fail to prepare the parents as to the consequences of an abortion, they should be sued. It is wise to consult a rosh veshiva, head of an Orthodox rabbinical seminary, who possesses the wisdom of halachah, who is observant and practices what he learns, to help appraise the necessity of the amniocentesis from the halachic prespective and to determine if an abortion is halachically permitted under the circumstances. Each case must be individually judged on its merits, taking into consideration all factors - medical, social, economic, psychological, etc. - and their interrelationship with one another.

Let us pray that the physicians — men of good will — remain true to the oath they undertook and remember that there is a G-d who takes an accounting of every action, no matter how well concealed, rewarding and punishing each one according to his merits in this world and the next.

## Chapter III

## SOCIAL AND PSYCHOLOGICAL EFFECTS OF AMNIOTIC TESTING<sup>1</sup>

Now that we have understood the physical difficulties and moral questions involved in amniocentesis and subsequent abortions, let us turn to the critically important effects of such a decision on the potential parents. As mentioned, the tests are administered between the fourteenth and sixteenth week of pregnancy. It takes two weeks for the laboratory or laboratories to return the results and the doctors and genetic specialists to meet with the patient to inform her and her husband of the results.

The results can show what is currently considered and interpreted to be abnormalities of the chromosomes, i.e. the child is afflicted with Tay Sachs or Down's Syndrome or a disease such as German measles or any other malady. If such be the case, theoretically the parents then have until the twentieth week of pregnancy to make an intelligent decision to continue with the pregnancy or to terminate it.

However, what is rarely considered are the subjective reality and the consequences of undergoing such an experience. The mother and father are not computers which are fed the relevant medical, psychiatric, sociological, financial, economic, moral, ethical, halachic (religious law) data and which objectively collate and analyze it in accordance with a programmed system and reach an intelligent decision.

People are not computers, and computers do not have the decision elements of humans—free will and a soul given by G-d—nor do they possess feelings. When human beings with feeling and emotion are confronted with a decision of life and death for one's own fruit, the embryo, the problem is capable of unsettling the average mother or father. Women, in general more emotional than men, can become unstable or even suicidal when confronted with such a decision. Past frustrations, anxieties, and neuroses can be triggered by such a problem. An individual in such shock

is in no position to make a rational decision. Even a person who is not religiously committed nevertheless is faced with a momentous problem as a result of such a test.

Such individuals can then easily be influenced by subjective attitudes, prejudices, and superstitions of physicians, social workers, nurses, and other patients. Rather than reach an intelligent decision based on so-called "scientific data/and facts," the mother, and possibly the father, makes a decision of life and death for the embryo based on the bias of the physicians and their non-medical staff. Thus, in effect, the fetus is tried and condemned by the mob.

Physicians are known to state, "Under the circumstances, we recommend the termination of pregnancy." Immediately, they add, "We don't want to express an opinion; you are free to make up your own mind." However, the average woman implicitly trusts the opinion of her obstetrician. Otherwise, she would not entrust her welfare and life to him. Every birth carries risk to the life of the woman. It is the natural risk of motherhood, but it is a risk nevertheless. When a woman chooses a gynecologist and obstetrician, she has faith in him and trusts him to do what is medically sound. When such a man states that he and his partners were saddened by the results of the laboratory tests but see no alternative other than terminating the pregnancy, he is without question deciding for the woman. The result is the same if he states that if his wife were confronted with such a situation, or if he were a woman deciding this question, he would abort the fetus. The woman has had her mind made up by such a physician the instant she leaves his office. She no longer is a free agent. This decision is further reinforced by similar prejudices on the part of his nurses, who personally inject their neuroses and fears into the helpless expectant mother.

Assuming, for the sake of argument, that the physician was very scrupulous and did not reveal his own prejudices and attitudes and ensured that his staff did likewise, is it mentally possible for every woman to make such a grave decision involving life and death of the embryo in such a relatively short time? The test cannot be administered before the fourteenth to sixteenth week of pregnancy. It takes two weeks until the laboratory results arrive and the conference with the expectant mother and father occurs. By this time the woman has carried for

sixteen to eighteen weeks. She cannot legally have an abortion beyond the twentieth week. Thus, in two weeks (eighteenth to twentieth week) she must make the agonizing choice under the most trying circumstances.

For a professional counselor a decision of that magnitude would require at least three years of graduate school and many years of experience. Only after having an exhaustive knowledge of the various areas that enter into the decision-making process can one first attempt such a difficult choice. None of these conditions exist with regard to any of the expectant mothers. It is, therefore, impossible for any to make an intelligent and responsible decision.

If any professional accountant, attorney, physician, or engineer, would pass judgment on a mundane matter having the knowledge, experience, and emotional state of anxiety that expectant mothers have, such a professional would lose his license. He surely would be guilty of unethical and fraudulent conduct. When an expectant mother is put into such a quandary, all who have had a hand in bringing her to such a state have a very grave responsibility.

Any woman experiencing such mental anxiety being told that her future baby can possibly develop any future maladies would abort. Thus, if she is told that her future baby had a three to five per cent chance of being retarded or a five to ten per cent chance of developing breast tumors or a ninety-five per cent chance of having neurosis, she would most likely desire to avoid the future problem by aborting the baby.

The tragic irony is that every human runs the same risk. However, to the emotionally strained mind of this woman who took the amniotic test, such statistics are magnified totally out of proportion. Likewise, any other statistics that indicate a slightly higher risk of being susceptible to physical ailments will definitely throw the future mother off balance in her judgment.

The tests do not claim to be infallible. The counselors indicate that even though the results show a normal future baby, the baby may, nevertheless, turn out to have some critical constitutional or genetic deficiencies. Why, then, is it not possible that the tests which show some future genetic abnormalities can be dead wrong? If those performing the tests were so sure of their results, why is it necessary to perform an autopsy on the fetus

after the woman consents to an abortion?

Obviously, the test results are at best an educated guess in accordance with our present scientific knowledge. Tomorrow our  $\$ knowledge, and therefore our interpretation of the results, can change. What scientists interpret today as probably abnormal genetic development, can tomorrow be considered normal. Or else tomorrow a cure will be found for such a condition. Such was the case with pregnant women developing German measles-the rubella babies. However, once an embryo is aborted, the fetus has been denied a chance to benefit from any future medical knowledge. If the doctors were wrong, a healthy potential human life was wasted. If the doctors were right, and the fetus becomes a human being with constitutional problems, the possibility always exists of some cure or therapy helping him or her. Even if a cure does not materialize in this individual's lifetime, our hands have not been a party to any injustice.

Contemporary society has lost its sense of values. Society does not distinguish between humans and inanimate objects. We have a culture that places a value only upon the utilitarian productivity of machines. We select our groceries, clothes, cars, homes, schools. So too have we learned to accept our spouses only under favorable conditions. Rather than working with our spouses and patiently trying to solve the problems that develop in a marriage, we choose the easy way out and change partners. No matter how much suffering results to our former spouses and children, one's own concept of "happiness" is given dominance. Approximately half of all marriages end in divorce.

There are millions of abortions yearly. Unwanted pregnancies are terminated. When a wanted pregnancy is suspected of having an abnormalcy with the embryo, it does not take a great step to decide likewise to terminate it. Obviously, no great effort is made to act responsibly in advising the expectant mother, since even human lives do not carry too great a value.

The same physician who irresponsibly advises an abortion will similarly jeopardize the life of the woman by entrusting her to the care of inexperienced residents at the moment of delivery, as is common practice in certain hospitals. Only in the case of complications will the obstetrician with whom the patient contracted be called and appear at the delivery.2

It is obvious that there is no place for any G-d or Providence

in this cruel reality and utilitarian society. A world without G-d must by necessity lead to death—abortions and suicide. And abortions are a form of suicide—the murder of an unaccepted aspect of oneself. Let us hope that individuals choose to live, for life, any life, even the life of a cripple, is beautiful and worthwhile.

Under no circumstances can man be condemned for choosing life. But such a philosophy accepts a living and loving G-d. Hillel, the Talmudic sage living in the first or second century of the Common Era, summarized the entire Torah, "Do not do unto others what you would not do to yourself." This was the negative of, "Love thy neighbor as thyself." But both adages assume that people are normal and accept G-d and His Providence. It is assumed that man loves life for its own intrinsic sake. What happens to the man or woman who is suicidal? Such a person can then commit murder! No alternative exists other than a return to basics—the acceptance of the living, loving G-d who is actively involved in the affairs of man. Man may escape the rules and legalities of other men, but he must make an accounting to G-d. He or she will be rewarded accordingly.

Today's society has a distorted value system in another sense. We are outraged and sensitive to baby seals being killed to acquire their skins. Yet we are unmoved at hundreds of thousands or millions of abortions. We are in this respect what once used to be considered a *shoteh*, or imbecile. We destroy our most valuable possessions—our future children. Such a decision can never be justified by saying that we are saving the future baby and ourselves problems. This is no exhibition of loyalty but stupidity. This is not love but hate. Such individuals do not have the compassion of future mothers. Such is an escape from life—suicide. Living means facing problems. Only the dead are free from problems.

Furthermore, the tests cannot reveal the spiritual heights such a genetically abnormal child can reach. Who says such a child cannot become another Moses, Maimonides, Rashi, Vilner Gaon, Chofetz Chaim, or Orach Hashulchan and bring spiritual solace, warmth, Talmudic and Rabbinic knowledge to a world that is spiritually starving? Who says such a man or woman cannot develop a cure for cancer or any other crippling physical or mental disease? Who says that such a person will not inspire

others to achieve a spiritual or medical breakthrough?

Jews do not believe that by the death of anyone, others live. The Jews' creed is that by the life of every creature formed by G-d is the universe sustained. For the most lowly human creature—the most retarded—can achieve divine communication or prophecy. He can certainly be healed and made well by G-d as happened at the time that the Jews were liberated from the bondages of slavery at the Exodus from Egypt 3400 years ago.

Tanya De-Bay Eliyah states: "For I swear by the heavens and earth that prophecy can be achieved by the most low and retarded humans as well as the most intelligent." This applies to mental, material, or physical station of life.

It is not man who gives life but G-d. Let man not tread in an area that belongs to G-d. Man has been given permission to heal, not to destroy. He should detect error only if he can heal such maladies. But never should he improve upon G-d by burying what he cannot mend.

#### Notes to Chapter III

1. The following essay is based on factual and case information submitted to me by physicians.

2. These obstetricians, who promise to be present at the delivery but send an inexperienced resident in their stead, endeavor to legally protect themselves by having patients sign a waiver that gives the obstetrician the right to substitute another doctor in his place. No woman should agree to sign any paper without first consulting her attorney. She should inquire from the physician during her checkups if there are any papers he wants her to sign since she would like to have her attorney see them.

Even if the obstetrician arrives to remove the placenta or otherwise conclude the delivery procedure, and regardless of his excuses for not arriving sooner, the fact remains that the woman in childbirth was unnecessarily jeopardized and left at the mercy of inexperienced hospital residents who would have had to handle possible emergencies at the time of delivery.

In order to avoid such an experience, a woman should not use an obstetrician unless other women have had favorable experiences with him and he enjoys a favorable reputation among doctors. Inquiry about him as well as a frank discussion with the physician as to what is expected from him—to be present during the delivery—is required. Any physician who fails to carry out his promise should be sued and reported to the Ethics Department of the medical society and the State Licensing Bureau. The facts about any doctor who behaves this way should be publicized. Otherwise, he may repeat his delinquency and possibly endanger the life of one of his patients.

3. Eliyah Rabbah, Part I, 9:1.

## Chapter IV

### PSYCHOLOGICAL AND HALACHIC ADJUSTMENT OF A WOMAN HAVING ABORTIONS

The prophet Hosea (14:2) says: שובה ישראל ער ה' אלקיך. Return, O Israel, to the L-rd, your G-d, כי ירבה לטלוח. (Is. 55:7), For G-d has great mercy and will forgive.

In the foregoing chapters I have written regarding the evil of abortions and described the importance attached by the Torah to the individual irrespective of her or his sex, color, race, religion, or physical deformities. If a woman who underwent an abortion read this material and accepted what I wrote, she would experience an uncontrollable guilt feeling. What is she to do? Isn't she forced to justify her behavior, or is there a way to reconcile herself to her past?

The answer to this very complex problem is recognized by the Talmud: מקום שבעלי תשובה עומרין צריקים גמורים אינם עומרין. [In] the place in which those who have repented stand, [there] absolute saints cannot stand.¹ Personal sacrifice of such magnitude and such great sincerity is required from the penitent that few saints ever achieve such a state of true repentence.

True repentence consists of: 1) הכרה (2) וחרטה על העבר (3, 1חרטה על העבר (3, 3)

1) Recognition of the problem, 2) being sorry for the past behavior, and 3) resolution for the future not to repeat such behavior.

After recognizing behavior that he would like to change, a person must explore the mental or psychological obstacles that deter him from carrying forward the desire to return to the fold of Torah thinking. Once these insights are obtained, a person can work to change his behavior.

At the outset I wish to emphasize that a woman who has taken the time to read what I have written and has read thus far deserves to be commended. The very fact that she had the interest and desire to spend her valuable time reading the Torah view

regarding disabled Jews and abortions is indicative that she has already come to a certain degree of peace within herself. It indicates that she is not afraid to read what is blatantly unpleasant and contrary to stereotypical thinking. Such a person is open to new ideas since she is honest with herself. Being honest, she will understand and accept what G-d wants from her.

G-d does not want her to live in the past/haunted by memories and anguish of events that are no longer in her control. G-d wants her to live in the present and future that are in her hands and to mold herself in the image of G-d.

If this woman has not in the past observed the Sabbath and holidays properly, she should go to an Orthodox rabbi and discover how a Jewish woman is to celebrate them. The Eglei Tal<sup>2</sup> indicates that study of Torah and observance of the Sabbath and Yom Toy is a form of repentence for the sin of destruction of semen, which in essence is what abortion is all about. Until the child is born, according to responsa,3 the child is a development of fertilized semen. Although as shown in Chapter VI regarding the unborn child, it has been given the status of "doubtful human" and "part human," nevertheless, with all titles conferred upon it, it still remains sophisticated semen with a heartbeat. In parenthesis I may add that even a born human is a more developed stage of sophisticated fertilized semen with a heartbeat.4 This statement is not meant to be sarcastic but rather to place in proper perspective the problem of abortion. It is G-d's will and desire expressed in the Torah that developed sophisticated semen after it is born is given the status of a human being, while before it is born, it remains only sophisticated semen—a potential human, a doubtful human, or a partial human.

Whether an abortion was justified or not, whether the physician or either or both of the spouses was responsible is not the issue. There is no way of bringing back the aborted fetus, except that when all the deceased will be resurrected, the embryo will also arise to complete its development and never die again.

Meanwhile, the embryo is in heaven continuing in the pursuit of the study of Torah that the angel had taught it while it was in his or her mother's womb.<sup>5</sup> The embryo is in the company of our forefathers and all the saints of the Jewish people. If the mother wishes to improve its position, she should firstly give the embryo a Hebrew name, a male's name to a boy and a female's

name to a girl.

It is wise to give the child a Hebrew name that can easily be changed from male to female or vice versa if the sex is unknown. Thus, if an error was made as to its gender, the addition or omission of some letters will rectify the situation. The same, in my opinion, should be done in the case of a live birth when the child's genitals are ambiguous, such as a tumtom.6

Then the mother should resolve to properly celebrate and observe the Sabbath and holidays. Whatever else she observes improves the position that her child's soul will have in heaven. She should also observe the dietary laws of kashrut, the laws of Niddah-Mikvah described in Chapter V, and study Torah. She should consult an Orthodox rabbi for details.

She should endeavor to have more children, persuade her friends to have more children, and under no circumstances ever again have an abortion unless specifically permitted by Torah law. Only a rosh yeshiva, head of an Orthodox yeshiva, is competent and qualified to rule when an abortion or birth control is permitted.

#### Notes to Chapter IV

- 1. Talmud Brachos 34b.
- 2. In his prologue on the 39 forms of labor prohibited on Sabbath and Yom Tov.
- 3. Chavas Yoer, No. 31; (See Tzitz Eliezer, Vol. 9, No. 51:3.) Rav Yaakov Emden, No.
- 4. This development continues through stages: infant, child, adolescent, adult, middle age, old age, senility.
  - 5. Talmud Niddah 30b.
- 6. An androgenous sex can never be ascertained. According to Jewish law, it can only marry a female. Therefore, it should be given a male's name. An operation, on the other hand, will determine the gender of the tumtom.

## Chapter V

#### FAITH AND THE ROLE OF THE JEWISH WOMAN AND MOTHER: TAHARAS HAMISHPOCHO

Women have always, since the dawn of history, been the most important element of society. There were no women liberation movements within Judaism because women were liberated by the observance of Torah from the day woman was created.

G-d created man in His image. What or who G-d is, transcends mortal man. For if man knew what G-d is, he or she would have to be G-d. What we do know about G-d is the result of Divine Revelation at Sinai before millions of Jews and non-Jews 3400 years ago. Recorded in manuscripts, we have it today in the form of the Written and Oral Law. The Written Law is comprised of the five books written by Moses at G-d's instruction and the "Nach" recorded by the other prophets through Divine instruction and inspiration. The Oral Law is made up of the Talmud and the Shulchan Aruch, a summary of Talmudic law (halachah), and the post-Talmudic scholarship which endeavors to clarify points of law, a process that has continued from the giving of the Torah to the present time.

G-d manifests Himself to man by man's perception of certain qualities of G-d, such as justice, law, and order. G-d is the First Cause. He is the Author of the laws of science by which the universe that He created exists, and through His eternal and everlasting providence, it continues to function. Certain of His creations and worlds cease to exist while others are continuously created. This function of creation is the feminine manifestation of G-d.

There is another function of G-d that manifests itself through Divine Providence. G-d preserves his creatures who follow His laws. They continue to survive in spite of all logic. The weakest among His children outlive the powerful. Non-Jews who

observe the Seven Noahide Principles<sup>2</sup> as well as the Jewish people have been living since Adam and will survive to the end of time. This manifestation of G-d transcending the logical order of science and history, is known as the masculine manifestation of G-d.

These two manifestations are evident in both the Creation and the Revelation of the Torah through which G-d gave us knowledge about Himself. An understanding of the truth about G-d and His Torah, historically verified at Sinai, is the most important basic belief for a woman to accept before she can contemplate generating new life. With this understanding she can then resolve what she is, who she is, where she came from, what her roots are, and where she is headed.

The Jewish man and woman has his or her roots in G-d Himself. Each has a portion of the "Soul of Israel" that was created in the image of G-d. The non-Jewish man and woman who observe the Seven Noahide Principles have their roots in G-d Himself. Each has a portion of the "Soul of Abraham" which is also in the image of G-d Himself. Both souls were created by G-d before He created the universe.

Therefore, since the source of every Jewish soul is Divine, the fulfillment of each soul is communion with G-d. How then can the Jewish woman reach this goal? She must strive to observe G-d's will as expressed in the Torah and the Halachos (as summarized in the *Shulchan Aruch*).

Thus, the Jewish woman who has the foundation of faith does, in fact, know who she is—the most important person in the world. She is not only the queen, but had she been the only person in the world, it would have been fitting for G-d to have gone to the trouble of creating the entire universe just to serve her.<sup>3</sup>

However, in order to be able to deserve this high position, she must in fact fulfill her destiny. She must permit her body to represent in concrete form the manifestation of G-d's Torah laws. She must have studied, understood, and undertaken to observe minutely all the laws concerning Niddah-Mikvah. She is sacred because she lives a life of holiness together with her husband. In the performance of the marital act, timing is Divinely ordained. Neither partner becomes bored. When the participants are committed to G-d's laws in general and the laws of Niddah and

Mikvah in particular, love is as eternal as G-d Himself. Love is eternal because a woman's insights about herself become eternal. Woman ceases to be entirely mortal; she has joined herself to the eternal chariot of G-d. Certainly, not all of herself will never die. But a certain portion of herself is eternal-her spiritual personality. Her soul, a portion of the "Soul of Israel" created before the universe and time, remains eternal. Those moments during which she performed and experienced the positive and negative commandments enhance her spiritual personality. This spiritual personality, combined with the portion of the eternal "Soul of Israel" given at birth, becomes eternal. Thus, by the act of refraining from any physical contact with her husband during the period of her niddah (menstruation and seven days after all bleeding ceases or a minimum of twelve days from the start of bleeding) and then immersing herself in a kosher mikvah, built and functioning according to Torah law, the woman has become an accepted partner to G-d in creation. She, her husband, and G-d are the three partners in generating life. Such a woman loves to live. Such a woman is never bored with her husband. Such a woman need not fear that her husband, if he is equally committed, will leave her for a more beautiful woman. For there is no greater beauty in all creation than that which radiates from her spiritual personality. "For charm is false and physical attraction is meaningless; for a woman who fears G-d is to be praised and envied."4

Such a woman does not for a moment ever, under the most trying circumstances, contemplate cutting short her life or the life of her unborn child to escape problems, even mountains of problems. For her life and her body do not belong to her. They belong to G-d.<sup>5</sup> She did not create herself. G-d did. She alone did not create her unborn child; there were two other partners. No sane person would under any cirumstances abort a potential human life. True, the unborn child has not been given by G-d the status of a born mortal, but he or she certainly has some form of life. No man has a right to destroy purposelessly even an inanimate object. Likewise, to destroy any vegetable or animal without reason is a sin against G-d. It is as though one is to deny the very concept of G-d. For destroying what G-d created, one considers himself or herself superior to G-d in understanding. G-d created because G-d saw a purpose in such creation, and by his

act of destruction man purports to overrule G-d.

Thus, destruction is an act of blasphemy against G-d. How much more blasphemous is the act of destroying a potential human being, even if there is a possibility that the unborn child might be retarded or have some abnormalcy. Are we to consider ourselves more intelligent than G-d? Are we to become G-d and predict what will occur five, ten, twenty, or forty years from today? Do we know what new medical breakthroughs can result. brought forth by G-d's Providence just for the sake of this possible retarded or abnormal child? Are we to deny that G-d provides for everyone, that there is Providence? It is the woman of Torah that is the woman of life; she never ceases to hope and pray and is the eternal optimist. Her optimism and faith create a new reality because she is the partner to G-d. Just as G-d can and does create, so too the woman who abides by Torah is able to pray, and G-d will do her bidding. צרקת גוזרת והקב״ה מקיים. For the righteous woman ordains, and G-d does her bidding. She creates life where none exists. She changes the non-perfect to perfection. She changes the partial human being into a whole human being, and raises the child to adulthood.

The woman who bases her life on Torah can even alter the state of the abnormal child. She replaces his trepidation and bewilderment with assurance and the ability to cope with his or her environment. Her child is perfect because she is perfect within herself. She then transmits her insight about herself and the world to her child.

Let us hope that more women take a deep breath of Torah life that will bring longevity to themselves, their husbands, and their unborn and born children. This can only be done by a daily program of Torah study in any language that a man or woman understands.

It must be explicitly emphasized that G-d recognizes that not everyone under all circumstances can complete a pregnancy. There are contingencies when it is halachically permissible to terminate a pregnancy, and, prior to being pregnant, birth control can also be practiced. Whenever any questions arise, regardless of the sentiments of the spouses or advice from professionals, a rosh yeshiva, a dean of an Orthodox rabbinical seminary, is the only person competent to rule on such a matter, and his Torah view should be consulted.

#### Notes to Chapter V

- 1. See Rashi Bava Metsia 92a, s.v. megillas setorim: מגילה טמונה לפי ראסור לכתוב הלכות וכשהיה שומע דבר חירוש וירא לשכחו היה כותבו ומסתיר מן העין.
- 2. a) belief in G-d, b) not to act disrespectful to G-d, c) not to rob, d) not to commit adultery, e) not to kill, f) not to be cruel to animals, g) establish agencies and bodies to enforce above.
- 3. Talmud Bavli Sanhedrin 37a; Yerushalmi Sanhedrin 4:9; Rambam, "Laws of Sanhedrin." 12:3.
  - 4. Prov. 31:30.
  - 5. See Rambam, "Laws of Murder and Preservation of Life," I; 3.
- 6. Tanya De-Bay Eliyah-Eliyah Rabbah, Part I, Chapters 4, 5, 9, and 10. Pirkei Ovos II: 4: "Make G-d's will your will; in order that G-d make your will, His will.
  - 7. According to G-d's law as summarized in the Shulchan Aruch.

## Chapter VI

#### THE HALACHIC STATUS OF THE UNBORN CHILD

כי נר מצוה ותורה אור. ומאיר לעולם כלו וליושביו. שברא במדת רחמים. המאיר לארץ ולדרים עליה ברחמים. ובטובו מחדש בכל יום תמיד מעשה בראשית.

For *mitsvos* are divine receptacles and Torah is a flame of insight and life. And G-d enlightens (with Torah) the entire universe and all its permanent inhabitants with compassion. G-d is the One Who enlightens the earth and its transient dwellers with compassion. And with His goodness does he renew daily—eternally—the works of creation.<sup>1</sup>

G-d's master plan for the universe is thus revealed. A partnership exists between man and G-d. Man builds the body, and G-d breathes life into man's doings. The works of Genesis—of creation—are continuously being reproduced.

は 100mm 10

Man is G-d's partner—not man the species, but every individual. Each man must state: בשבילי נברא העולם, "For my sake was the world created." For man himself is a universe. He is the essence of creation.

The prologue to the סולם על הזהר, Sulom, an interpretation of the Zohar that discusses the mystical aspects of the Torah, indicates that each person is composed of all the attributes of the universe. The universe is philosophically categorized as consisting of four basic elements: mineral, vegetable, animal, and man. These basic elements, in turn, can be subdivided into many subcategories. Each person has in his makeup all the possible subcategories of the lower species in addition to those human elements. He possesses all the base as well as noble elements of character—characteristics of saints and villains. Thus, every human has the potential for the divine as well as for its opposite.

The lesson taught by the *Sulom*, who quotes the *Zohar* in the ideas expressed above, is that it is only normal for humans to experience or be at some state of their existence the essence of any

or all of the above enumerated elements. Thus, when a male is circumcised, the cut skin is thrown into a dish with earth in order to dramatize at the start of life that eventually the joy of life will some day pass through a stage wherein the body will return to and become the same as the earth. However, this is only a stage. There will then be another stage during which this same body will arise from the dust, when G-d in His great mercy will resurrect the dead, ובלע המות לנצח, and death will be forever driven away. During this interval, the soul created by G-d, given when the fetus was first formed, will return to its Maker and engage in the study of Torah. For it is stated in the Talmud<sup>2</sup> that a male or female is formed forty days from conception according to the opinion of the Rabbis. During the period of pregnancy after it is formed, an angel teaches the fetus all the Torah. Before it is born, the angel makes it swear that it will be a tsadik-a righteous person, and not a rasha-a wicked person. At birth the angel strikes the infant under its nose, and it temporarily forgets what it learned.

Rav Soloveitchik, writing in one of his essays,<sup>3</sup> explains the purpose of teaching the fetus all the Torah. When the fetus is born, grows up, and begins to study again, he or she already possesses the capacity to learn since he is learning something he once learned but forgot.

From the above gemara it is apparent that the neshomah of the fetus exists and this neshomah given by G-d is further purified by its divine pursuit of the study of the Torah. This is the goal of the Jew after he is born. And this will be his goal in the world to be—after his body returns to the soil. And this will be his goal in the hereafter, after resurrection, when body and soul will again be united and never die again.

The Talmud Bavli states<sup>4</sup> that if a man says: I will pass title of one hundred "dollars" to the fetus if he be a male, if my wife gives birth; or I will pass title of two hundred "dollars" to the fetus if she be a female; the child upon birth will acquire title to the property. The *Shach*<sup>5</sup> explains that one cannot pass title to an unborn human. The fetus lacks capacity to acquire title since he has not yet come into the world

(דבר שלא בא לעולם). Nevertheless, a father, having such dedication and love even for his unborn child, will do everything necessary to ensure that the property legally passes to him at the moment the intention is declared. Therefore, the *Shach* explains, if no legal remedy exists to pass title to an unborn child, the Rabbis enacted legislation considering the father's intention as actually passing title.

The question is then debated among the *rishonim*<sup>6</sup> quoted by the *Tur*<sup>7</sup>. Does this legislation apply only to the case of the *shchiv mera*, the individual on his deathbed for whom the Rabbis relaxed many requirements in passing of title, or does it apply equally as well to a healthy individual. The *Shach* maintains that this law applies to the healthy father also.

There is likewise a dispute as to the age of the fetus qualified to be a recipient of such a gift. Can the fetus be less than forty days from its conception, or must it be at least over forty days?

The Shulchan Aruch<sup>8</sup> quotes both opinions regarding giving property. One opinion holds that it can only be done by a man on his deathbed, while others hold that a healthy person can likewise transfer property. There seems to be no difference if the property gifted be personal property or real estate according to the Shach, although some authorities hold that only personal property can be transferred.

It is thus apparent that from its very beginning, at the most forty days after conception, the fetus was recognized as a partial human being in the words of Meharam Schick.<sup>9</sup> This partial human being, although considered by the Talmud<sup>10</sup> as being part of the body of the mother, (עובר ירך אמו) nevertheless in many respects was given the status of a distinct personality apart from its mother.

Thus, the Talmud<sup>11</sup> states that if an embryo's mother is killed or dies in childbirth, the embryo survives its mother. However, if the mother dies as a result of a prolonged illness, the embryo, since it is more fragile than its mother, is "first killed by the Angel of Death." There is a legal consequence regarding who dies first. If the father of this embryo has children from another wife, and if the mother dies first, the embryo technically inherits her property since he was alive when she died, although he was not born. He, in turn, will pass on his mother's property to his brothers or sisters from his father. This can be done even if such embryo never be born. Thus, the embryo upon his mother's demise receives the status of an independent entity.<sup>12</sup>

Likewise, if the mother dies in childbirth on the Sabbath, and

it is ascertained beyond a shadow of a doubt that she is dead—she has ceased breathing for an extended period of time, her heart has stopped beating, and she no longer has any vital signs according to all available medical data—only then can the embryo be saved by opening the stomach of the mother and removing the infant. This operation, even if involving the violation of the Sabbath, is nevertheless permitted in order to save the embryo.<sup>13</sup>

The reason stated in the Talmud and Mishnah<sup>14</sup> is that the embryo has the status of sofek pekuach nefesh—a case of doubtful saving of life. We can compare this case to the case of the individual buried on the Sabbath when it is doubtful if he is alive or dead. Even if he is alive but can survive only minutes, nevertheless the Talmud, Shulchan Aruch, and Rambam<sup>15</sup> demand that the Sabbath be violated for the possibility of saving only minutes of the other man's life. So, too, in the case of the unborn child, there is a possibility that such a child will not survive at all or, even if born alive, will not survive thirty days. Nevertheless, we are instructed to violate the Sabbath—ordinarily incurring capital punishment—in order to save this "doubtful" status, was nevertheless given some recognition as a distinct person apart from its mother.<sup>16</sup>

Although an embryo born dead does not require mourning (necessary only if an infant is at least thirty days old), there is a school of thought that the embryo must be buried. This is done since *nival*, or abuse of the deceased embryo, is forbidden. An autopsy of the embryo is also forbidden. The *Shach*<sup>17</sup> rules that burial is required. The *Ohr Zerua* quoted by *Bach*<sup>18</sup> does not require burial.<sup>19</sup> The custom is for the child to be given a Hebrew name, and, if a male, he is circumcised. The *Mogen Avraham*<sup>20</sup> requires burial and explains that the circumcision is done so that the embryo may be counted among the followers of Abraham. However, even if the child was not circumcised or buried, he or she should be given a Hebrew name.<sup>21</sup>

From the sources discussed above one can see that a definite effort was made to accentuate the individuality and separate entity of the developing child, even though he or she did not yet achieve the full status of a human. At what point can the fetus legally be considered a person apart from its mother? According to Mishnah Niddah 44a, one who killed a child of one day was

liable for capital punishment, but an embryo is not considered to be in the same category. Technically, according to the Mishnah<sup>22</sup> the instant most of the child is born he begins to enjoy the status of other humans. Rav Ovadiah Mibartanora<sup>23</sup> interprets this statement to mean that if most of his head was born, he attains that status. Tosfos Yom Tov informs us that Mishnah Niddah III:5 is the source from which we learn that the child is considered born if most of the head appears. The Rambam<sup>24</sup> states that if the child's head emerges, he reaches the status of born.

This ruling can be applied if there is a mortal conflict between the survival of mother or child at childbirth. Before the child is deemed born, the mother's life is given priority. The child, if necessary, is cut up in the mother's belly and extracted piece by piece in order to save the mother.<sup>25</sup>

However, once the child is deemed born, one can no longer subordinate the child's life to that of the mother.

אין דוחין נפש מפני נפש.26

In a case in which both the mother and child are endangered, *Tiferes Yisrael*<sup>27</sup> argues that the mother's life should probably take priority since it is doubtful if the newborn child can survive, while the mother obviously has a history of survival. For the short period that the child can survive, we do not sacrifice the mother.

Furthermore, the newborn child is like a rodef, one who is pursuing and endangering the life of another. A rodef is a person who violated the laws of a ruling body or government which regards his action as a capital offense. He then flees to the Jewish community for asylum. (The man is innocent according to halachah.) The government issues an order for the Jews to surrender him or else the entire Jewish community of this city will be destroyed. Just as the rodef has done nothing wrong but in trying to escape his persecutors endangers the lives of others, so the baby, through no fault of his own, endangers the life of the mother. (See Chapter VII, Conflict of Lives.)

If doctors believe that both the mother and child are in mortal danger, in my opinion, it is logical to save the mother since she has a *chazakah*, a past record, of living. The child, on the other hand, is more fragile, and until thirty days of age, it is doubtful that he will survive. It is presumed that if the child is saved at the expense of the mother, the child will die anyway.

However, if the mother's life takes priority, it is more likely that she will survive indefinitely because she has a history of living (chazakah).<sup>27</sup>

Furthermore, we do not follow the majority in cases of saving of life according to the rule אין הולכין בנפשות אחרי רוב.<sup>28</sup> Even if there is a ninety-nine per cent chance that this woman is going to die, we do not follow the majority. Her past history overpowers any majority. The infant, on the other hand, has a history of being a nefel, and, until he is thirty days old we are not certain that he is going to survive. Therefore, the mother's life takes precedence.

From the preceding discussion it is apparent that the only time an abortion is permitted is when there is a question of saving the mother's life, or if the mother would go insane if she had the baby and jeopardize her life or others.<sup>29</sup> The *Sdei Chemed*<sup>30</sup> clearly emphasizes this fact. He clarifies that the positive response regarding abortion given in Responsa *Maharit*<sup>31</sup> was only in the case of a definite medical need for the mother. Otherwise, there would definitely be an abrogation of a cardinal principle.<sup>32</sup>

Since non-Jews are forbidden by Torah to have abortions, it is inconceiveable that Jews are permitted to do so. A Jew who kills an embryo is in violation of a cardinal law although this act does not constitute a capital offense.<sup>33</sup>

Responsa Rudvaz<sup>34</sup> also explains the cardinal sin of killing an embryo that has the status of a "doubtful human being" who could possibly be born and survive. For such a doubtful human being one is obligated to violate the Sabbath: However, if one kills the embryo, he is not subject to capital punishment since the death penalty cannot be invoked for a doubtful person.

Responsa Meharam Schick<sup>35</sup> calls the embryo a partial person. According to the Torah, it is forbidden to violate the laws dealing with food even if one does not eat or drink in the amounts necessary to be liable for punishment. So, too, it is prohibited by Torah law to destroy an embryo, which is a "doubtful human," even though the person who commits this violation is not subject to capital punishment.

From all these responsa and the status conferred upon the embryo by the Talmud, it is patently clear that any physician or counselor who advises a patient to undergo an abortion because the baby will definitely not be normal, i.e. retarded, deaf, blind,

crippled, or sterile, or any other defect, is in gross violation of a fundamental doctrine of Judaism.<sup>36</sup>.If there is any doubt about the child's being disabled, and the mother is advised to abort, the physician or counselor carries an even greater guilt.

Let us pray that physicians and counselors follow their Torah role of healers and mend what is within their power. Let us ensure that they do not bury that which is beyond their power to heal. For only G-d who gives life to the unborn, health to the living, and will resurrect the deceased, can determine who is to die and when. Man has no right to make such a decision; for to do so is to usurp the role of G-d. Let each man and woman act his role assigned by G-d, and we will all then achieve the Messianic Era.

#### Notes to Chapter VI

- 1. Prayer Book, Sabbath Liturgy, Siddur Shvil Chodosh, p. 175.
- 2. Talmud, Niddah 30b.
- 3. Rav Joseph Soloveitchik, "Redemption, Prayer, Talmud Torah," *Tradition*, Vol. 17, No. 2, Spring 1978, Special Issue, p. 69.
  - 4. Bava Basra 141-142.
  - 5. Shulchan Aruch Chosen Mishpat 210 and 253.
  - 6. Living from A.D. 1000-1500.
  - 7. Chosen Mishpat 210 and 253:26-27.
  - 8. Chosen Mishpat 210.
  - 9. Meharam Schick, Yorah Deah, No. 155.
  - 10. Erchin 7a.
  - 11. Erchin 7a and Niddah 44a.
  - 12. See Tosfos Niddah 44a (bottom) "Ehu Mais B'raisha."
- 13. See Bais Meir on Yorah Deah beginning Laws of Mourning; Shulchan Aruch, Orech Chayim 330:5 opinion of Ramo that nowadays we no longer know the exact moment of mother's death and therefore do not jeopardize her life to save the baby.
- 14. Tosfos Niddah 44a (bottom), "Ehu Mais B'raisha;" Erchin 7b; and Mishnah Oholos 7:6.
- 15. Talmud Yoma 83a; Shulchan Aruch Orech Chayim 329:3-4; and Rambam, Yad Ha-Chazakah, "Laws of Sabbath," 2:18.
- 16. The saving of a human being is the most important and sacred task in the world. Once an unborn child has been prematurely aborted—no matter what the reason—it must be saved. All efforts must be made to keep it alive. Even if physicians assume that it is not viable, but can only live a few days, hours, or only moments, no effort must be spared to keep this infant alive. All medical technology should be employed to preserve him for any amount of time. To let the premature infant gasp for air and suffocate is murder. While the abortion of an unborn child is tantamount to murder, the presumption is that the infant is born dead. However, if the infant is born alive, and is gasping for air, and no medical attention is rushed to him, then this is not just "tantamount to murder" but cold-blooded murder. Killing this baby is the same as killing a terminal patient (goses). Since the premature infant has already been born, he is deemed a human being, even if he has not long to live. This law applies no matter what the sex of the infant or its future prognosis.

Even if doctors believe that such an infant if permitted to develop will be crippled, abnormal, or a "vegetable," such an infant must be saved nevertheless. Therefore, there is no justification for aborting this child in the first place. But there is a marked difference between permitting an aborted infant born alive to suffocate or die for lack of medical attention and the abortion of a fetus. In the former case it is criminal murder. In the latter case, it is only "tantamount to murder." One may further question, if this infant survives and his parents don't want him, what is to be done with him? The child should be given up for adoption, or raised in an orphanage or state hospital if necessary. But human lives cannot be allowed to be extinguished because doctors or medical personnel who, because of their position have at their fingertips the power of life and death over their patients, have lessened the value of human life. Money must never be considered a factor in denying help to save a human life. For the Creator of the world is the owner of all its wealth. He will repay our efforts to save every one of His children.

- 17. Yorah Deah 344.
- 18. Yorah Deah 353:3.
- 19. Sdei Chemed Vol. 4, Letter Kov, Klal Mem (שרי חמר, אות קי ,כלל מי)..
- 20. Orech Chayim 526:20.
- 21. Responsa Meir Nesivim, No. 67; Pischei Teshuvo, Yorah Deah 263:11; Sdei Chemed, "Laws of Mourning," Vol. 5, sections 197 and 202.
  - 22. Mishnah Oholos 7:6.
  - 23. Mishnah Oholos 7:6.
  - 24. Rambam, "Laws of Murder and Safeguarding of Life" 1:9.
  - 25. Mishnah Oholos 7:6.
  - 26. Sanhedrin 72b.
  - 27. Boaz: Mishnayot Oholos 7:6 says "probably yes."

אפשר שמותר להציל האם

- 28. Talmud Yoma 84b.
- 29. See Responsa Tsits Eliezer, Vol. IX, No. 51:9; Responsa Levushei Mordechai, Choshen Mishpat, No. 39. See Responsa Pri Ho-Orets, Yorah Deah No. 2.
  - 30. Maareches Alef:52 under title "Ebud Nefesh." מערכת א, ס"ק גב, אבור נפשי,
  - 31. Responsa Maharit, No. 97, 99.
  - 32. Talmud Sanhedrin 59a and Tosfos "Leko Midam D'Lyisroel Shori."

ד"ה ליכא מידעם דלישראל שרי

- 33. Shulchan Aruch, Yorah Deah 157:1.
- 34. Responsa Rudvaz, No. 695.
- 35. Responsa Meharam Schick, Yorah Deah, No. 155.
- 36. See Shulchan Aruch, Yorah Deah 157:1.

## Chapter VII

# CONFLICT OF LIVES: SURRENDERING A FUGITIVE, ORGAN TRANSPLANTS, AND THE REMOVAL OF A LIFE SUSTAINING SYSTEM

This chapter is intended to be a more detailed discussion of the halachic concept involved in the decision to save one life at the cost of another life. When the conflict involves the infant and mother during the process of birth, we have four possible cases:

- 1) The head of the infant has not yet emerged, and the mother's life is in danger. In this case, the doctor may choose to destroy the infant in order to save the mother since the infant is really a part of the mother's body.
- 2) The head of the infant has emerged. Either the mother or the child can be saved and will survive at the expense of the other. Normally, halachah would indicate that the doctor do nothing since the child has a right to life as well as the mother.
- 3) The head of the infant has emerged. Doctors determine that both mother *and* child will die unless the doctor intervenes to sacrifice one of them. Most authorities agree that the mother should be saved.
- 4) Both lives are endangered. Whichever one is saved in all probability that one will die anyway. For example: the mother has a heart condition or cancer and the baby is premature. The author feels in such a situation the mother should be saved anyway because the has a *chazakah* (running track) of living while the infant does not attain that status for thirty days.<sup>1</sup>

#### Surrendering a Fugitive

In order to decide this issue, rabbis and sages have considered the problem of the rodef in the Talmud,<sup>2</sup> which also involves a conflict of lives, in order to see how the case is resolved there. A rodef is a Jew who has committed a capital offense according to the government in power. By halachah he is not guilty. The non-Jews surround a city or camp and demand that

the Jews release him to be killed. The government forces threaten that otherwise they will kill everyone in the city. Should the Jews surrender him?

Resh Lakish² advises the community not to release the innocent Jew,³ and the Rambam agrees with him.⁴ Under what authority does Resh Lakish advise that all the Jews be jeopardized?⁵ Is it not specifically stated in Talmud Bavli (Sanhedrin 74a): אין דוחין נפש מפני נפש "We cannot substitute one life for another?" If a non-Jew threatens to kill a Jew unless he murders his fellow, the Jew must refuse to commit the murder. The Talmud rules that the Jew should sacrifice his life rather than violate G-d's word forbidding the killing of another. Although it is permitted to violate the Torah to save a life, this permission is not granted in the case of the three cardinal sins: murder, adultery, and idolatry.6

In addition, if the Jew obeyed and killed the other one, he has not saved a life in G-d's eyes. For although he saved his own life, in killing someone else, he has not accomplished anything, since both lives are equal. The least of two evils is not to take any action. Thus, if the non-Jew physically threw the first Jew upon the second Jew who was thus killed, the first Jew has not violated any law so long as he himself abstained from any action.

To make the analogy with the *rodef*, a non-Jew has asked another Jew (the community) to murder his fellow Jew (the fugitive). According to Resh Lakish the Jewish community should take no action to release the man to the authorities, thereby protecting him.

The question immediately arises: Is the man really saved by this action? Haramach<sup>8</sup> reminds us that the only time a Jew is required by the Torah to lay down his life is if another's can be saved by his refusal to perform murder. However, if the enemy troops surround the city (Yerushalmi Trumos 8:10), it is only a question of time, days or perhaps hours, before everyone is going to be dead, including the fugitive. Therefore, he argues, the fugitive should be surrendered in order to save the others. Why, then, does Resh Lakish adopt the idealistic plan of action of temporarily protecting one person at the price of an eventual massacre?

Rav Yochanan rules that the fugitive should be surrendered. Whenever there is a disagreement between Resh Lakish and Rav Yochanan, we conventionally accept the opinion of Rav Yochanan (with certain rare exceptions). However, in this case, the Rambam also rules according to Resh Lakish that the *rodef* must be protected from his persecutors.

The reasoning of Resh Lakish runs as follows: Ordinarily, the Jewish community takes priority over the life of the individual citizen. But in time of war, the individual's welfare must be tied together with the community. An individual resident's fate, in the final analysis, must be protected at the risk of life and limb by every other member. Otherwise, there can be no cohesive Jewish communities. Jews will gravitate to other groups and assimilate into other communities that will offer them protection. Fighting for the life of the individual member is the price that Jewish communities may be forced to pay in order to maintain their identity. They must be one for all and all for one. If not, Jews can, G-d forbid, cease to exist as a people. Survival of the Jewish community sometimes requires great sacrifices.9

The issue, therefore, is not to be governed by the laws of survival regarding one individual versus the next. It is rather under the jurisdiction of the laws outlining the principles of group survival at war. At times, a general will sacrifice a group for the survival of his army or the nation. So, too, in order to build morale and cohesiveness of a Jewish community, the group must be prepared to protect its innocent resident members even at the risk of endangering the lives of everyone else.

The Rambam tells us that the group does not have to die meekly. Each should kill as many of the enemy as he possibly can. In fact, it is a tremendous act of courage and the will of G-d to show the world that Jewish blood cannot be spilled with impunity. Jews being massacred for the only sin of being Jews should use any and every destructive means at their disposal and indiscriminately kill as many of the enemy as possible. Let the world realize that one has to pay a very heavy price for spilling Jewish blood. In that manner other Jews in other places and times may very will be saved because anti-Semites will think twice before attacking them. <sup>10</sup> In fact, in Yerushalmi Trumos Resh Lakish personally took up arms to protect not only the life but the property of a threatened Jew. Resh Lakish returned unharmed. <sup>11</sup>

Every Jew is obligated to help and performs the greatest mitsvoh in the world when he saves another's life. You should not

stand idly by while your friend's blood is being spilled or about to be spilled. 12 However, one is not obligated to put himself in danger unless threatened. Then he is governed by the laws of war, and he is obligated to overlook his temporary respite from danger in order to drive the enemy away and thus save himself and others. Only by united action of fighting together can they overcome the enemy.

If, however, a Jew is not threatened at all, he still has the obligation to save his fellow Jew, although not at the risk of his life. He can volunteer, however, since anyone who saves a Jew is considered as though he saved the entire universe. One who saves a non-Jew, any human being, likewise is considered as having saved the entire universe.13 He doesn't have to risk his life, but if he does, and sacrifices his or her life, no mortal can compare to him or her in saintliness.14 Puppos and Lulinius were two brothers who falsely took upon themselves the blame for the death of the princess in order to save the Jewish community. No Jew can be compared to them and stand in their place in heaven since they volunteered and sacrificed their lives at a time when they were not even in danger initially. 15 Rudvaz, who opposes an individual's sacrificing his life for another individual, will agree that in time of war, when everyone is endangered, he is obligated to fight, especially when many Jewish lives are at stake.16.

Conflict between Mother and Infant during Childbirth

Now that we have seen what the various opinions are regarding the case of the *rodef*, how do they apply to the conflict between the mother and child during childbirth when both lives are endangered unless one is sacrificed?

A distinction must be made between the case of the resident fugitive that the community must save, even at the risk of their own lives, and the case of the child about to be born or whose head already emerged. The case of the fugitive is based on the group response to common shared danger and therefore is governed by the laws of war. The conflict between mother and child is an individual problem between two persons. Therefore Rambam's position could demand fighting and sacrificing to save the *rodef* and, at the same time, saving the mother at the expense of the infant.

Therefore, when there is a conflict of mother and newborn

child, and both would die unless the doctors intervene, the mother's life takes priority. For doctors state that the infant has no more than days to live, while the mother can survive indefinitely. The reason is that the child has no *chazakah*, running track or history of life, while the mother has a *chazakah*, history of living. Therefore, even if the doctors were proven wrong, and the baby would live longer than a few days, nevertheless, it is not certain that any newborn child can survive thirty days. Until such time, an infant is called a *nefel*—a possible miscarriage.

Therefore, we do not sacrifice the mother for the child in the process of birth when both lives would be lost even after the head has been born. According to the *Tiferes Yisroel*<sup>17</sup> doctors probably should intervene to save the mother. The Rambam can possibly accept this position since this is a conflict between two individuals, not a question of community survival governed by the laws of war.

#### Organ Transplants

The picture changes considerably when we confront the infant completely born and already separated from his mother. Let us make the hypothetical case that the mother needs to have a vital organ such as heart or kidneys in a transplant operation, and doctors could remove the heart or kidneys from her newborn infant in order to save her. This would be blatant murder of the child. It is only when the child is encroaching physically upon the mother's life space that it is permitted to sacrifice the child on behalf of the mother. The infant, prior to full birth, is considered part of the mother¹8 and has no independent chazakah of life. Life belongs only to the mother. She held it all along. The embryo has no claim to her life; he never held it.¹9

However, once the child is out of the mother's life space—it is born—it is, for all intents and purposes, a separate human being.<sup>20</sup> Anyone killing it, for whatever reason in the world, has committed murder.<sup>21</sup> It could be argued that the infant may possibly not survive thirty days. At least, then, the infant would be a goses, an individual about to die. However, anyone killing a goses commits murder.<sup>22</sup>

It thus follows that to perform any transplant operation in which a vital organ such as the heart or kidneys is removed, is

murder. The fact that the donor agreed does not lessen the severity of the crime of suicide and murder.<sup>23</sup> The fact that the donor has been declared clinically dead, that tests show that all vital signs from the brain have ceased, does not change the conclusion. Even though the person is breathing only by being connected to a respirator, that person is alive as far as Jewish law is concerned. If he or she stopped breathing for a prolonged period of time, but there is at least one other vital sign shown by tests, such as heart movement or brain activity, that person is still alive. Medical tests can be used to confirm that the man is still living. There is no question about this according to all Jewish authorities. Anyone disconnecting the machine is committing murder. A doctor who removes the patient's vital organ after he is disconnected from the respirator is committing murder if such a person could have been kept alive artificially with the respirator.

How do we know that a person on a respirator is still alive? A living person can have his blood transfused to another person, and the recipient would benefit. However, the blood of a cadaver transfused into a living person would be very damaging, if not fatal to a patient. Physicians confirm that a patient connected to a respirator, even though declared "brain dead," can donate blood. His blood is not poison for another living human. Thus, it is not merely "ventilating a cadaver" when a man or woman is connected from the start to a respirator.

Furthermore, if a person who is truly dead is connected to a respirator, the machine cannot cause his heart to start beating once more; blood will not circulate food or medicine injected into his veins, nor will he receive any nourishment even if beneficial substances be injected directly into his organs. On the other hand, a person who is clinically dead and who can breathe only with the aid of a respirator, can benefit from medicine or food injected into his veins, for it is circulated by his blood and provides nourishment to all the organs of his body—heart, kidneys, stomach, and intestines—and all are functioning to chemically dissolve the food and medications and eliminate bodily wastes. None of these functions can be performed by a cadaver connected to a respirator.

All physicians agree that many of the various functions of man, though inter-related, are nevertheless independent and do not gain their vitality from any of the others. Thus, a man can very well be brain dead and yet be alive as far as his circulatory and digestive systems are concerned. Halachah clearly considers such a person alive. The Chasam Sofer<sup>24</sup> in describing the conditions of death according to halachah indicates that there must be a cessation of all bodily and organic functions—"silent as a stone"-for an extended period of time in addition to cessation of breathing. The Maharsham<sup>25</sup> explicitly states that any one living function of man refutes the presumption of death, even though one has ceased breathing. Thus, even if we concede, for the sake of argument, that breathing only with a respirator is not considered living according the halachah, nevertheless, such a person having all his organs or part of his organs functioning as explained above would definitely be considered alive.

Rav Moshe Feinstein<sup>26</sup> explaining the signs of death, explicitly rejects brain death, or the decomposition of the brain or the liquid of the spinal chord as a criterion. He states that historically none of these criteria were valid, and at no point in the Talmud are they considered to indicate death. It then follows that anyone killing such a person has committed murder. And, therefore, anyone disconnecting the respirator or "pulling the plug" has committed murder.

Does the physician have an obligation to connect a patient who cannot breathe on his own to a respirator? Rav Feinstein deals with this question indirectly. In a responsum<sup>27</sup> he discusses the violation of halachah concerning the performance of heart transplants. He calls such an operation double murder. The donor, whom physicians admit has some form of vitality. undergoes surgery to remove a heart so that a murder has occurred by cutting short whatever minutes, hours, or day of life are remaining to him. Since all recipients of heart transplants have died within months of the operation, the recipient is, in effect, committing suicide. With his own disabled heart he could have perhaps continued to live for months or years as is common with many heart patients.

In the discussion of this matter of the heart transplant operation, Rav Feinstein focuses on the question of connecting the donor to a respirator to extend his life untitl the recipient is readied for the operation. Ray Feinstein states that in such a case, in addition to the prohibition of double murder, there are further prohibitions.

It is forbidden to take any measures to extend temporarily a person's life — חיי שעה — if, in so doing, that individual would be experiencing agonizing pain. Although we cannot take any active measures to shorten the life of one in pain for it would be euthanasia - murder, we nevertheless do not have to be party to extending his pain. Rav Feinstein marshals Talmudic evidence to support his opinion which he shares with Bais Yaakov28 who rules that medication be denied a terminal patient who has only hours to live and is experiencing excruciating pain.

Responsa Shvus Yaakov, however, disagrees. He writes29 that in Talmud Avodoh Zoroh 12b and Yoma 85a a mortally wounded person, who can only survive temporarily (חיי שעה), is to be saved even on the Sabbath when the Sabbath laws would be violated. Such conduct is the accepted law even if the injured person experiences excruciating pain.30

This position is adopted even if some symptoms of death have set in.31. Even though we say,

רוב גוססין למיתה קמ"ל השתא מיהא לא שכיב,

"The majority of gosesim (persons who are about to die within three days) die,"32 nevertheless, we must make every effort and take all measures, even desecrating the Sabbath, if necessary, to save him. The same position is adopted by the Issor Vo-Heter.33

Similarly, the Smag and Smak rule that if a man is found mortally wounded, his brain is crushed, and he can live only a short amount of time, we are instructed to take all measures, even in violation of the Sabbath, to save him temporarily. For in Talmud Smochos we learn that if one shuts the eyelids of a goses, it is as though he spilled his blood. In Smochos, the Talmud is discussing the case of the goses, while the Smag and Smak discuss an individual who had some of the symptoms of death set in. Nevertheless, in their judgment, such an individual should be saved.

Rav Feinstein chooses to explain the situation such that in these instances the mortally wounded person was breathing on his own. However, if he were unable to breathe on his own and all that can be accomplished is a temporary respite under excruciating pain, one should not then extend the victim's suffering by connecting him to a respirator. However, it follows that if we do not know if it is only a temporary respite and this man can possibly live days, weeks, or months, Rav Feinstein agrees that he should be hooked up to the respirator. Likewise, refurnishing the oxygen tanks is mandatory according to Rav Feinstein, if there is the slightest possibility that this man can live longer than temporarily, חיי שעה, even though he is in excruciating pain. If he is not in pain, even if he can live no more than minutes, one is obligated to hook him up to a respirator and furnish oxygen tanks as they are used up.

Since it is impossible to know for certain if anyone can live only חיישעה, briefly, minutes or hours, days or months, Rav Feinstein will agree that every patient should be hooked up to a respirator and the oxygen tanks be changed when necessary. Nowadays, the dispensing of drugs to relieve the pain has greatly diminished the likelihood of the extension of life in painful circumstances.

In the hypothetical case of the heart transplant, Rav Feinstein's patient is being connected to the respirator for someone else's benefit: namely, in order to keep the heart alive until it is removed. Under such circumstances Rav Feinstein forbids having the patient hooked up to a respirator. However, if connecting him to the respirator is done for his own benefit, possibly to extend his own life, then Rav Feinstein definitely considers it mandatory to hook him up and to furnish oxygen tanks as they are used up.

Rav Piekarski agrees with the Shvus Yaakov. Rav Waldenberg in his responsa, Tsits Eliezer, 34 writes that one is not allowed even to pray that a suffering patient in excruciating pain die in order to prevent him from suffering. 35 The reasoning is that as long as a person is alive, even temporary life even in extreme pain, there is hope that either existing therapy or new research can develop some cure for him and for relief of his pain. Once a person is dead, nothing can bring him back. This appears to be likewise the position of the Maharshal36 which we discussed in Chapter I.

There is a distinction to be made between reflex movements and true signs of life. The Rambam<sup>37</sup> discusses a person whose collar bone is broken such that it is fatal or whose head is severed. Even if he displays signs of movement, he is merely having reflex movement of his limbs or organs but is considered as dead, and he defiles spiritually as one who is dead. *Kohanim*, therefore, are under obligation not to come into contact with such a person or be

under the same roof with him.

However, this person is considered living in every other respect. Anyone killing him has committed murder<sup>38</sup> according to Rav Piekarski and Dr. Yaakov Levi.<sup>39</sup> Furthermore, a patient who displays all body functions and is alive in every respect cannot be compared to one whose head has been severed or who has had his collar bone severed such that it is fatal. In the latter cases the victim expires within moments, while in the former, the patient connected to the respirator can survive indefinitely. Thus, his bodily functions are not reflex movements, but they are evidence of life.

While the critical consideration is breathing and heart function, even if generated by artificial means (man-made machine), any one sign of life ascertained by naked observation or by aid of medical instruments is sufficient to place the person in the status of living, according to all authorities.

אין הולכין בנפשות אחרי רוב.

In life-saving matters we don't follow the majority. In cases of sudden "death" one must account for the possibility of fainting and unconsciousness rather than death. Temporary deadening of all vital signs can be the result of shock and weakness. Such a man or woman can be compared to an embryo in its mother's womb. Would the embryo prior to the time it can remain alive on its own suddenly be aborted, it would die. Even though the embryo cannot breathe by itself within its mother, it still is forbidden and a cardinal violation of the Torah to abort the embryo. Certainly, in the case of a human being who has a running track and history of life, it is blatant murder to pull the plug or remove a vital organ for the sake of another human.<sup>40</sup>

For this critically ill patient who quite possibly has no more than hours or days to survive, his remaining time, although short, is precious to him. Therefore, to him this tiny and limited world is the entire universe. No one in the universe except G-d can remove this speck of the world or remove life from him. The fact that the other man can survive indefinitely by cannibalizing the terminal patient is no justificiation for his murder. The Rambam<sup>41</sup> explicitly forbids the curing of one patient at the cost of killing another because we cannot put aside (terminate) one life for (the sake of saving) another life according to the rule אין דוחין. One can take another's property or money to save a

life, if he repays the money or property. But one can never repay another man for his life.

Removal of a Life Sustaining System

It is certainly murder to pull the plug from a dying patient because doctors have given up on his or her recovery. Only G-d can give life and resurrect the dead. Therefore, only He can decide when a man or woman should pass on to the other world until he is again resurrected.

According to the Talmud and Shulchan Aruch42 it was customary to place salt on the tongue of a dying man to prevent him from expiring. It was also believed that praying for him and making a loud noise would prevent him from dying. But it is permissible to remove the salt, stop praying, or stop the noise since in all the cases cited, the item removed is in no way vital or critical for the second by second survival of the terminal patient. On the other hand, removing a pillow is forbidden since, by moving the patient, one can possibly hasten his death.

Nothing is gained or lost in reality-physically-by the patient if he or she does not have the salt, the prayers, or the noise. But, if the life sustaining system is removed, the patient suffocates. Likewise, removing vital nourishment from terminal patients or denying them medicine that fights the disease in order to hasten death is strictly forbidden. It is murder.43

In a situation in which the terminally ill patient is suffering, G-d should be petitioned to heal him from his pain. But never should one pray that the patient, G-d forbid, should die or actively take any measures by removing the plug or denying vital nourishment or drugs.44

May G-d help the doctors as his agents by providing them with new breakthroughs in the fields of cancer, heart disease, liver and lung ailments, and all other killers to wipe them off the face of the earth. ובלע המות לנצח. And we pray that G-d, in His mercy, will have men discover a cure for all terminal patients in response to their prayers and new breakthroughs in science and medicine that take place every hour of the year.

#### Notes to Chapter VII

1. See Rav Shilo Refoel, Torah She Beal Peh Vol. 18, pp. 89-94 for essay. Responsa Machne Chaim, Part 2, Choshen Mishpat, No. 3 says one may not sacrifice a baby to save the mother. The doctor should do nothing, Responsa Panim Meiros, Part 3, No. 8 remains in doubt quoted by Tosfos Rabbi Akiva Eiger, Oholos 7:6. Tiferes Yisroel: Boaz, Oholos 7:6 says probably yes. Responsa Meharam Schick Yoreh Deah, No. 145 says yes. Responsa Igros Moshe (Rav Feinstein), Yoreh Deah, Part 2, No. 60 probably says yes, Although he doesn't spell it out explicitly, Rav Feinstein's ruling in the case of the community that can be saved in order to enjoy a normal life span at the expense of the rodef's temporary respite from death is applicable to the case at hand. The baby is a sofek nefel. It is doubtful if he will live thirty days. He has no running track of living. The mother, on the other hand, has a running track of living. We don't sacrifice the mother's superior claim to longevity to the doubtful ability of the child to survive.

2. Yerushalmi Trumos 8:10.

- 3. Ray Feinstein discusses three categories of authority: 1) When the Sanhedrin was in power, it was the duty of Jews to hand over a criminal to the court. 2) If there is a king (Jewish or non-Jewish), one need not hand him over. However, if there is a Jewish deputy working for the king, who is ordered to catch the criminal and refuses, he is mored bemalchus, guilty of rebellion. 3) If the authority is arbitrary and has singled out an innocent Jew without basis, it is the duty of every Jew to help him to escape. If, by helping him, the community is put in danger, we have the case of the rodef. Thus, we have the argument between Ray Yochanan and Resh Lakish. Responsa Igros Moshe, Yoreh Deah, Part 2, No.
  - 4. Rambam, "Hilchos Yesodei Hatorah" 5:5.
- 5. See Haramach quoted by Kesef Mishnah. Rambam, "Hilchos Yesodei Hatorah"
  - 6. Talmud Bavli Sanhedrin 74a and Pesachim 25.
- 7. Rashi explains in Talmud Sanhedrin 74a מאי חזית דדמא דידך סמיק. "Who in the world can claim that his blood is redder?" (his life is superior). Therefore, he cannot kill anyone else. Likewise he cannot sacrifice his life for anyone else, since the same logic applies to the one he wished to save at his expense. Therefore, he should not take any action. This explains why, once the child's head emerges and there is a conflict between saving the life of the mother at the expense of the child, there is a question as to the action to take. Perhaps the doctor should take no action rather than sacrifice him to save the mother. An Orthodox rabbi who is a posek-arbiter of Jewish law-should be consulted on this matter. Physicians are advised to consult with a posek in advance to ascertain how they should act and under what circumstances. The ruling depends on many-complex factors that cannot be discussed adequately in a book of this nature. Responsa Chasam Sofer in his Responsa on Yoreh Deah (No. 13) rules that according to the Rambam the Sabbath (and all Torah laws) except idolatry, adultery, and murder can be violated to save the life of a non-Jew. A non-lew can violate all his seven Noahide Principles except murder in order to save himself. See Rambam, "Laws of Kings" 10:2 and Mishne Lemelechand Minchos Chinuch No. 296. The same law that both lives are equal applies for a Jew or a non-Jew. See Minchos Chinuch. Mitsvoh 296 on question of murder. See Mishne Lemelech on Rambam, "Laws of Kings" 10:2 quoting the opinion of Pered Derech Ho-itrim that a non-Jew must sacrifice his life rather than commit murder. The rationale of "Who says that your blood is redder than another's blood?" applies to the non-Jew if he is to take action and kill.
  - 8. Quoted by Kesef Mishnah on Rambam, "Hilchos Yesodei Hatorah" 5:5.
- 9. This reasoning explains why the Rambam in his Sefer Ha-Mitsvos did not list living and fighting for Eretz Yisrael as an independent mitsvoh. The Rambam possibly maintained that the Jew collectively-the community-has that obligation of fighting for survival everywhere in the world, not only in Eretz Yisrael. He does not exclude fighting

for survival in Eretz Yisrael which definitely is a mitsvoh, but the emphasis is on survival of the Jew and not necessarily of land. Land is always subordinated since it is to be used for the people. Certainly, without our land we have no solid foundation anywhere in the world as was proved in World War II when there was no room anywhere for Jews attempting to escape the Nazis. Yet the survival of the Jewish people always takes precedence over the

10. הבא להרגך השכם והרגו. If anyone comes to kill you, arise earlier, and kill him (save yourself), Shulchan Aruch, Choshen Mishpat 425:1. This rule should be followed even though there is no hope of survival. Certainly, one must save himself when there is a chance for survival, even if not a complete victory. It is even more important to fight when possibly the Jews can secure a victory. This was the rationale that prompted Samson to kill the thousands of Philistines once he regained his strength after they blinded him. He exclaimed, חמות גפשי עם הפלישתים, "Let me die, but together with the Philistines" (Judges 16:30). See also Rambam, "Laws of Shabbos" 2:23 and 24; Talmud Sanhedrin 73; Rambam, "Laws of Kings" 5:1, "Laws of Murder and Preservation of Life" 1:14-16.

11. The above opinion can be inferred from Rav Moshe Feinstein, Igros Moshe, Yoreh Deah, Part II, No. 60. See what he writes about rodef. See also Harav Efrayim Oshri, Responsa Mimaamakim, Book IV, No. 9, pp. 73-79 and No. 14, pp. 91-92, written of concentration camp experience for such an attitude. Also Tsemech Tsedek Hayoshon, No.

12. The Rambam, "Laws of Murder and Preservation of Life" 1:14-16.

13. See Talmud Yerushalmi, Sanhedrin 4:9; Rambam "Laws of Sanhedrin" 12:3; Talmud Bavli, Sanhedrin 37a. כשבילי נברא העולם.

14. See Talmud Taanis 18b in Rashi and Talmud Bava Basra 10b in Rashi.

15. See Responsa Rudvaz, Part 3, No. 625 quoted by Pischei Teshuvo, Yoreh Deah 157:15, Igros Moshe Yoreh Deah II, No. 174, and Minchos Chinuch, Mitsvoh 296.

16. Regarding the question of an individual's responsibility of risking his life in time of war to save others, see Rav Eliezer Waldenberg, Tsits Eliezer, Vol. 12, No. 57, and Responsa of Harav Simcha Kook, "Saving of Others by Jeopardizing Oneself in Times of Peace and War," Torah She Beal Peh 17, pp. 125-134. The above principles apply equally as well for non-Jews according to opinions expressed by Minchos Chinuch, Mitsvoh 296. See Talmud Eruvin 45a-b for Rav Yonoson's commentary on Rif, and Rav Kook, Responsa Mishpat Kohen, Responsa Nos. 142-148. 17. Boaz, Mishnah Oholos 7:6.

18. Talmud Erchin 7a-b.

19. Talmud Bava Metsia 2a-b, 3a-b.

20. Talmud Erchin 7a-b. 21. Talmud Niddah 44a.

22. See Rambam, "Laws of Murder and Preservation of Life" 2:7 from Talmud Sanhedrin 78.

23. There is a difference between jeopardizing one's life for another in time of war (or when threatened) and donating a vital organ to save another's life. In the former case, the individual does not give explicit permission to be killed (although he is in a position of danger and might possibly be killed). In the latter case, a person who signs away his organs actually commits suicide by giving the doctors permission to murder him. It is permissible, however, to put oneself in a position of limited danger to save another person, for example by donating one lung. In such a case, there is greater danger to the donor than if he had two lungs, yet he is not immediately going to die by donating this organ since a person can live

24. In his Responsa, Yoreh Deah, No. 338.

25. In his responsa Part VI, No. 91.

26. Igros Moshe, Yoreh Deah, Part II, No. 146, p. 248.

27. Igros Moshe, Yoreh Deah, Part II, No. 174, p. 290.

28. No. 59.

29. Part I, No. 13.

30. Rambam, "Laws of Sabbath" 2:18 and Shulchan Aruch Orach Chaim No. 329:3 and 4.

31. See Shvuos 33a.

32. Yoreh Deah No. 339:2.

33. Rule 29.

34. Part IX, No. 47.

35. Rav Waldenberg cites as authority Rambam, "Laws of Soteh" III:20. Tosfos Yom Toy, "Laws of Soteh" 1:9.

36. Yam shel Shlomo, Bava Kama 8:59.

37. "Laws of Tumos Hames" 1:15 and Shulchan Aruch Yoreh Deah, Chapter 370:1.

38. See Rambam, "Laws of Rotseach," II:8.

39. In Noam 12, p. 294, footnote 14 for this interpretation in his essay regarding time of death and organ trnasplants.

40. See Rambam, "Laws of Murder and Preservation of Life" 2:7 regarding goses.

41. See Rambam, "Madah Yesodei Hatorah" 5:7.

42. Talmud, Shabbos 151b; Horav Alfasi, par. 387 on Talmud Moed Koton Chapter "Elu Megalchin," and Shulchan Aruch, Yoreh Deah 339:1 and Ramo; Also Tur Yoreh Deah 339:1 Darkei Moshe, No. 1.

43. Re depriving terminally ill patients from medications, see Responsa Shous Yaakov, part I, No. 13 (27 lines from end of responsa) re Responsa Bais Yaakov, No. 59; Gilyon Maharsha, Yoreh Deah, Chapter 339 No. 1. Responsa Shvus Yaakov part III, No. 10 and No. 11 quotes responsa from Horay Yechezkel Katzenelenbogen (my ancestor). See Yam Shel Shlomo, Baba Kama 8:59.

44. Waldenberg, Tsits Eliezer, Book 9, Responsa 47.

## Bibliography

Rav Eliezer Waldenberg, Tsits Eliezer, Vol. 9, No. 17:6; Nos. 45-47; No. 51:3 (abortions, mercy killing, organ transplants).

Rav Moshe Feinstein, Igros Moshe, Yoreh Deah, Part II, Responsa No. 60; No. 146; No. 151; and No. 174 (conflict of lives, abortions, organ transplants, mercy killing, and

Yaakov, Levi, Noam Vol. 12, pp. 289-313 (organ transplants, time of Death) Vol. 13, pp. 77-82 (new medical discoveries, experiments and autopsies), Vol. 16, pp. 53-63 "Things that Obstruct Departure of the Soul."

Rav Yitschok Liebes, Noam Vol. 14, pp. 28-111 (organ transplants).

Rav Raphael Katzenelenbogen, Noam Vol. 16, pp. 44-52, "Laws of Conquest of Israel" (saving of lives by individuals and group during war).

Rav Yitschok Ariel, Torah She Beal Peh Vol. 6, pp. 40-60, "Problem of Autopsies." Rav Yisroel Jocobovits, Torah She Beal Peh Vol. 6, pp. 61-66, "Problems of Autopsies for Practical Purposes."

Rav Shmuel Tanchum Rubenstein, Torah She Beal Peh Vol. 6, pp. 67-74, "Problem of Autopsies in Halachah."

V. Zilberstein, Torah She Beal Peh Vol. 6, pp. 82-86, "Autopsies in Light of Medicine and Research."

Rav Shmuel Boruch Verend, Torah She Beal Peh, Vol. 18, pp. 38-45, "Mercy Killing in the Light of Halachah."

Rav Simcha Hakohen Kook, Torah She Beal Peh Vol. 18, pp. 82-87, "Killing of Suffering Man."

Rav Shilo Refoel, Torah She Beal Peh, Vol. 18, pp. 89-94 (abortions).

Rav Yitschok Yaakov Weiss, Minchos Yitschok, Vol. 5, Nos. 8, 9 (organ transplants and autopsies).

Rav Yaakov Yisroel ben Tsvi Emden, She'elas Yaavets, 1:41.

Rav Yechezkel Landau, Noda Biyehudah, Yoreh Deah No. 210, Choshen Mishpat No. 59 (autopsies, abortions).

Moshe Schreiber, Chasam Sofer, Yoreh Deah No. 336, No. 338 (autopsies, time of death).

Moshe Schick, Maharam Schick Yoreh Deah, No. 347, 348, and No. 145 (autopsies, abortions).

Rav Chaim Ozer Grodsenski, Achiezer Part III, No. 72:3 (abortions).

Rav Yechiel Yaakov Weinberg, Seridei Eish, Part III, No. 127 (abortions).

Rav Mordechai Leib Winkler, Levushei Mordechai, Choshen Mishpat No. 39 (abortions).

Rav Shilo Refoel, Torah She Beal Peh Vol. 14, pp. 108-112, "Individual and the Group in Saving of Lives."

Rav Avrohom Yitschok Hakohen Kook, Mishpat Kohen, Hilchos Melachim Nos. 142-148 (halachic basis for state and army, individual vs. group in saving of lives).

# **IN MEMORIAM**

PERYN SETH COMINSKY Jan. 28, 1952 - Sept. 20, 1980

The essence of a man can never be understood in terms of fragmented data pertaining to the life he lived. It can only be understood in a holistic sense, in a dynamic sense, as a moving, vital force which emanates from him toward all human beings, and is felt and internalized by those who know and love him. This essence, then, is the spirit that keeps him eternally living in our hearts.

Although Peryn Cominsky's stay on earth was very brief, he somehow understood the meaning of life and the role he was chosen to take. He seemed to know the precious ingredients needed in his relationship to mankind. His individuality, coupled with his courage to do what he believed was good, brought him to a level of humanitarianism that transcended much of the superficiality and materialistic conformity of our day.

He was a good friend who appreciated and recognized the contributions that others made. Not only did he become totally involved in his own interests, but was equally involved in the pursuits and achievements of others. He was wise enough to know that a good sense of humor was a universal quality, which earned him the love, warmth and respect of so many who came to know him. His determination to make people happy was a way of life.

Such is the essence of Peryn Cominsky, beloved husband, son and brother, whose spirit and love will live in our hearts forever.

# הגאון רבי צבי פרומר מקוז"יגלוב זצ"ל הי"ר

# בדין המתת עוברים

ע״ד השאלה באשה שנתעברה זה כששה שבועות והרופאים אומרים שהיא מסוכנת אם נניח שימלאו ימי׳ ללדת ותלד אם מותר לעשות פעולות להמית הולד במעי אמו כדי שלא תלד.

תשובה. בסופ"ז דאהלות האשה שהיא מקשה לילד מחתכין את הולד במעי׳ ומוציאין אותו אברים אכרים מפני שחיי׳ קודמין לחייו יצא רובו אין נוגעין בו שאין דוחין נפש מפני נפש, ובש"ס סנהדרין ע"ב: אר"ה קטן הרודף ניתן להצילו בנפשו קסבר רודף אי"צ התראה ל"ש גדול ל"ש קטן איתיבי' ר"ח לר"ה יצא ראשו אין נוגעין בו לפי שאין דוחין נפש בפני נפש ואמאי רודף הוא שאני התם דמשמים רדפי לה. משמע דלמסקנת הש״ס דמקשה לילד אין העובר חשוב רודף רמשמיא רדפי לה והא דברישא מחתכין את הולד במעי׳ לאו מטעם רודף הוא אלא משום דישראל אין נהרג על העוברין. אך ברמב״ם פ״א מה׳ רוצח ובשו״ע חו״מ סי׳ תכ״ה כ׳ גם ברישא הטעם משום רודף וכבר העיר זה בתוס׳ רעק״א סופ״ז דאהלות דלכאו׳ הוא נגד מסקנת הגמ׳ הנ״ל וכ׳ וז״ל ואפשר משום דב״נ . נהרג על העוברין אף שישראל אינו נהרג ע"ז צריך לטעם רודף אף דמשמיא קרדפי לה עכ״ל ואני ארחיב הדברים קצת דלעולם גם עובר קצת נפש הוא דהרי חזי׳ דכ״נ נהרג על העוברין עוד ראי׳ נ״ל ממוז״ל דחשיב כאלו שופך דמים כראי׳ בנדה י"ג ובוה"ק ג"כ כ' דאישיד דמין סגיאין ואם זה חשוב שפ"ד כש"כ בעוברין אך דל"ח נפש גמור. (ואולי דומה לחצי שעור דאסור מה"ח וכעי"ז כ׳ רמב"ן בסהמ"צ מצו' שנ"ג לענין קריבה דעריות דאסור מה"ת כמו ח"ש אע"ג דאינו חצ״ש בכמות רק באיכות וה״נ דכוותה) והך סברא דמשמיא רדפי לי׳ היינו דל״ח רודף גמור מ״מ קצת רודף חשיב ע״כ בלא יצא רובו דלא הוי אלא קצת נפש הורגין אותו מצד היותו רודף\* אבל ביצא רובו דהוא נפש גמור א"א להורגו רק כשהוא רודף גמור ולא בהך דמן שמיא רדפי לי׳ דלא הוי אלא קצת רודף וכעי״ז כ׳ (הראב״ד) בס׳ תמים דעים להראב״ד ז״ל סי׳ קע״ה הובא באגלי טל מ׳ טוחן ס״ק ל״ח אות ו׳ דהא דגיטין ט: דהקונה בית בא״י כותבין עליו אונו ואפי׳ בשבת אע״ג דאמירה לנכרי שבות משום ישוב א"י לא גזרו בי׳ רבנן, וכ׳ רכיון דכיבוש א"י דוחה שבת אפי׳ במלאכה גמורה. ע"כ גם בקונה בית בא"י שהוא קצת כיבוש רוחה שבת עכ״פ בשבות שהוא מקצת מלאכה עיי״ש. הנה דיליף הראב״ד ז״ל מדכיבוש גמור דוחה מלאכה גמורה ה״ה דמקצת כיבוש דוחה מקצת מלאכה וה"נ י"ל מדרודף גמור דוחה נפש גמור ה"נ מקצת רודף דוחה מקצת נפש.

וה"נ "ע מדו דדן אפור הער"י פיק בשו"ת נובי"ת חו"מ סיי נ"ט שהיות והעובר אינו "אולי אפשר לבאר דבריו לפי סברת הגר"י פיק בשו"ת נובי"ת שלא שמענו שמותר להרוג את נפש שלימה הורגים אותו כדי להציל את אמו. ותמה עליו הנוב"י שלא שמענו שמותר להרוג את הטריפה כרי להציל את השלם. ונ"ל שבאמת בסברת מאי חזית שרמא רהאי סומק טפי אמדינן ג"כ שאין חיי השלם חשובים יותר מחיי הטריפה, וא"כ מאי חזית שתהרוג את הטריפה שיהרג השלם.

ובהא ענינא יש להסתפק במקשה לילד אם מותר להרוג את הולד ע"י נברי דאע"ג דבאיסור אחר מוטב יותר לעשות ע"י נכרי דאמירה לנכרי שבות (וכש"ר בשאר איסורין דהוא איבעי׳ דלא איפשטא בב״מ צ׳ ודעת הראב״ד ז״ל דשרי לגמרי ואפי להחולקיו מ"מ קיל טובא) מ"מ בנ"ד עדיף לעשות ע"י ישראל דב"ו הרי נהרג על העוברין וא"כ י"ל דלגבי ב"נ עובר חשוב נפש גמור וכיון דכל ההיתר משום דהוא קצת נפש ע"כ גם קצת רודף ניתן להצילו בנפשו וכ"ז בישראל אבל בב"נ דעובר דינו כנפש גמור אפשר דלא ניתן לדחות איסור הריגתו במקום מקצת רודף וצ"ע.) ולשי האמור יש ליתן טוב טעם למ"ש בסי חסידים דמותר להוו"ל כדי להנצל עי"ז מלבא על הערו׳ ועיי"ש והובא באחרונים וי"ל דהנה איסור הוז"ל הוא מצד שפ״ד כמ״ש הזה״ק דאישיד דמין סגיאין ולכאו׳ ק׳ הא אין ישראל נהרג על העוברין וכאן אפי׳ עובר ליכא וצל מ״מ קצת נפש הוא ואיסורא מיהו איכא כנ״ל והנה בסנהדרין ע"ג דהרורף אחר הערו' ג"כ חשוב רורף וניתן להצילו בנפשו וכן הרודף אחר הזכר כראי׳ התם וא״כ כיון דע״י זרעו הנמצא בגופו תוקד בלבו אש התאו׳ לבא על א׳ מן העריות הוי להו חלקי זרעו כמו רודף דמותר להרוג אפי׳ נפש שלימה כדי להנצל מן הערו׳ אך די״ל דחלקי זרעו ל״ח רורף גמור כיון שאין פועלים כבחירה ורצון רק בכוח הטבעיי שבם ודומה למקשה לילד דהעובר ל״ח רודף גמור כיון שאינו פועל ברעת שלימה וברצון בחיריי רק בהכרח הטבע ומשמיא קרדפי לה (הטבע בגימטריא אלקים כידוע) אך לפי האמור אפי׳ היכא דלא הוי אלא קצת רודף מ״מ מותר להרוג קצת נפש וכאן נמי דל״ה אלא קצת נפש וגרוע מעוברין ושפיר מותר שפ״ד דזרע כדי להנצל מעריות מטעם רודף ונכון בס"ד.

(ואחר כ"ז יש לפקפק בדברי כי לפי הנראה מד' הזוה"ק איסור הוז"ל חמיר משפ"ד דהרי כ' דעל כל עבירות מועיל תשובה לבד מחטא הנ"ל משמע דעל שפיכת דמים ג"כ מועיל תשובה ועל חטא זה אי"מ תשובה ואם נימא דאין בזה רק מצד הורג עוברין איך יהי זה חמיר מהורג נפש גמור. ובמק"א דנתי לפי המבואר בעירובין י"ט. דהבא על ארמית משכא ערלת' ולא מבשקר לי' היינו שנסתלק ממנו צורת יהודי וביארתי במק"א דאין הפי' כפשוטו שמושכת ערלתו בגשמיות

והנה סברת משמיא קרדפו לה נראה שהיא שאין העובר עושה מעשה רדיפה כדי להרוג את אמו אלא הוא יוצא ממעי לאויד העולם וממילא נעשית הרדיפה. והנה הא דמצילים נרדף בנפשו של רודף הוא דוקא בעושה מעשה רדיפה, אבל כשאינו עושה מעשה רדיפה אלא שהרדיפה נעשית ממילא אין דין מיתה על הרודף. אבל סו"ס ודאי שמציאות רדיפה ישנה כאן.

וא״כ מאחר שהאם היא נפש שלימה והעובר הוא רק מקצת נפש יש מקום לומר שחיות האם עריפה מחיות העובר שהיא חיות שלימה וחשובה יותר, ואם למשל היה צריך לבחור בין הצלת האם להצלת העובר וראי שהיינו מצילים את האם שיש לה חיות שלימה, וזו סברת הגר״י פיק וצ״ל, אלא שלהדוג מקצת נפש בקום ועשה לזה אמִרינן מאי חזית וכו׳.

אבל אם מקצת הנפש רודף את הנפש השלימה הנה מצד רדיפתו מסתכנת האם ואז וראי שראוי להרוג את העובר שהרי במציאות הוא הרורף, ומחמת זה השאלה היא לא מאי חזית, שהרי וראי שיש טעם וסברא יותר להרוג את העובר, אלא שמאיזה טעם נציל את האם ע"י הריגת העובר, רמה קרימתה ביחס לעובר, ע"ז אמרינן רקורמת להצלה במה שהיא נפש שלימה והעובר רק מקצת נפש, ווה צירוף הסברא שמקצת רורף שהוא מקצת נפש הרורף אחרי נפש שלימה נהרג. משא"ר)

אמנם לא ארע הרודף אחר חברו לסכנו (ולא להורגו) אם ניתן להצילו בנפשו, וע' באבני גזר יו"ד ח"ב סוף סימן של"ב דמסוכן לאו היינו אמדוהו למיחה עיי"ש וא"ב רודף אחר חברו לסכנו לאו היינו רודף אחר חברו להורגו, ונלע"ד ראיי לאבני נזר מרא"ש יומא פ' יוהכ"פ סי' י"ג וז"ל כ' התוס' הא דקאמר הש"ס חולה אומר צריך אני היינו שאומר שהוא ירא שאם לא יאכל שיכביד חוליו ויהי' מסוכן למוח ובו' אלמא דוקא משום ס' מיתה מאכילין אותו ע"כ ונ"ל דחומרא גדולה הוא זאת בס' נפשות שאין לך רופא שיאמר אם לא יאכל שמא ימות אלא הרופא דרכו לומר אם לא יאכל אפשר שיכביד חליו ויסתכן ואפי' לספרים שכתוב בהם אי לא אכילנא מיתנא אין ללמוד מזה דדוקא בס' מיתה מאכילין אותו דלישנא דמיתנא לאו דוקא וכו' עיי"ש הנה מפורש איפוא ברא"ש דאף דליכא ס' מיתה רק ס' סכנה מאכילין ומסוכן לאו היינו אמדוהו למיתה, ונ"ד הרופאים אמרו שאם תלד תסתכן ויש להסתפק אם כה"ג חשוב רודף וניתן להצילו בנפשו.

יהנה מש״כ הרא״ש דגם על ס׳ סכנה מחללין שבת ויוה״כ אע״פ דליכא ס׳ מיתה (והיינו משום דרוב חולים לחיים וסתם אמרו משמע מזה רמיירי אפיי בחולה שיש בו סכנה וע"כ ס"ל להרא"ש דט׳ סכנה ל"ח ט׳ מיתה) ולכאו׳ ק׳ כיון דליכא ט׳ מיתה ל״ח פקו״נ ולמה ירחה שבת ונראה טעם הדבר רהנה בחולין ל״ז. מטוכנת ממאי דשרי ואמאי תיסק ארעתין דאיטירא רכתי׳ זאת החי׳ חי׳ אכול שאינה חיי לא תיכול עיי״ש הנה דמסוכנת ל״ח חי׳ אע״ג רגם בכלל מתה אינה כראי׳ התם בתר הכי דכתי׳ וכי ימות לאחר מיתה הוא דקרי׳ רחמנא נבילה וכו׳ מ״מ גם חי׳ אינה וכעי״ז בחולין קכ״א: יצאה מכלל חי׳ ולכלל מתה לא באה, וכיון דהא דמחללין שבת על סכ"נ ילפינן מדכתי' וחי בהם ולא שימות בהם וה"ה דילפי שלא יסתכן בהם רכל שמסתכן לא הוי בכלל "וחי" בהם וזה ג"כ דוחה שבת שיהיי חי גמור ולא מסוכן וז"ב. ולכאו' ק' ע"ז דהא איכא עור ילפותות ביומא פ"ה. לפוק״נ שדו״ש ור״ש בר מנסיא יליף מרכתי׳ ושמרו בנ״י את השבת חלל עליו שבת א׳ כרי שישמור שבתות הרבה וטעם זה ל״ש רק בפקו״נ ממש ולא במסוכן שרובן לחיים וסופו שישמור שבתות הרבה ואפי׳ בשעה שמסוכן חייב בכל המצוות דאפי׳ גוסט הרי הוא כחי לכ״ר ולכל מצות האמורות בתורה וכש״כ מסוכן. אמנם הרי מסקינן התם ביומא פ״ה: דלכלהו אית להו פירכא לבר מדשמואל דדריש וחי בהם ולא שימות בהם וטבא חדא פלפלא חריפתא ממלא צני דקרי עיי"ש ולשמואל א"ש הא רסכנה דו"ש אף דליכא ס' מיתה.

ולפ״ז יש להסתפק ברודף אחר חברו לסכנו אם ניתן להצילו בנפשו דבסנהדרין ע״ג. ילפינן רודף דניתן להצילו בנפשו מקו״ח מנערה המאורסה מה נערה המאורסה שלא בא אלא לפוגמה אמרה תורה ניתן להצילה בנפשו רורף אחר חברו להרגו עאכ״ו וכי עונשין מה״ד דבי רבי תנא היקשא הוא דכתי׳, כאשר יקו׳ איש על רעהו ורצח׳ נפש וכו׳ עיי״ש והנה לפי הקו״ח הי׳ מקום לומר דאפי׳ ברודף לסכן את חברו ניתן להצילו בנפשו דסו״ס שייך הקו״ח מנעה״מ שלא בא אלא לפוגמה קו״ח בבא לסכנה (וגם זה אינו מוכרח דאולי לפוגמה חמיר מלסכנה ותו רפגם אין לו תקנה ותשאר לעולם בפגמה משא״כ סיכון דרוב חולים לחיים

דמאי פיסקא דתמיד עושות כן אך הפי׳ שגורמת שיסתלק ממנו אור קדושת הברית זיוו והדרו וזוהר קדושתו המזהיר על כל איש יהודי אשר לא פגם הצלם אלקים שלו וחוזר לו טומאת הערלה. ומראהו רע כאשר בתחלה כטרם הוטר ממנו ערלתו. ואף שבטבע נשאר מהול מ״מ ברוחניות דינו כערל ואין הערלה קרוי׳ אלא על שם העכו״ם כדאי׳ בנדרים ל״א: וביון שנסתלק ממנו צורת יהודי ע"כ לגבי פעולה זו דינו כנכרי כעין שכ׳ תוס׳ ב"מ מ"ח: בד"ה בעושה עיי"ש וב"נ תרתי אתני׳ בי׳ א׳ דב״נ נהרג על העוברין הב׳ דבנכרי ל״מ תשובה כדאי׳ במדרש האזינו. וע״כ בחטא זה ל״מ תשובה אח״כ מצאתי כיער״ד רֹף פ״א ודצ״ו דבועל ארמית דמשכא ערלת׳ ולא מבשקר לי׳ דינו כנכרי ולא כישראל עיי״ש והוא ראי׳ לדברינו.(ואף דבעירובין י"ט. אי' כן דוקא על בועל ארמית י"ל דכל מוז"ל דומה לזה דשידין ולילין נטלי׳ מיני׳ תיאובתא ואולידין מינייהו ע׳ זה״ק בראשית דף י״ט: ודמי לכועל ארמית) גם מצאתי דבר חידוש בס׳ באר הגולה שכ׳ דמוז״ל גרוע משאר שופך דם דכל הורג אדם ל״ח מבטל הוי׳ דכבר יש לו הוי׳ רק שמבטל משך הוי׳ משא״כ במוז״ל מבטל כל ההוי׳ מעיקרו דאינו מניחו להתהוות כלל. עוד כ׳ דמשום שאינו עדיין בפועל רק בכוח ע"כ ל"ח שופך דם אדם פרטיי רק שופ"ד כללי וע״כ חמור זה הרבה משאר שפ״ד ולפ״ז יש לדחות דברינו הנ״ל.)

ונשוב לנ״ר וביון דנתבאר ברמב״ם ושו״ע דכל ההיתר להרוג העובר במקשה לילד הוא מצד רודף א״כ בעיגן שכבר יהי׳ רודף בפועל והיינו במקשה לילד שאז העובר רודף בפועל בכוח הדוחה שלו וגורם שתסתכן אמו עי״ז אז מותר להרוג העובר משא"כ בנ"ד דעתה איננו רודף ואף אם נאמין לדברי הרופאים שבסוף תסתכן נמצא שהעובר עומד להיות רודף לא מצינו במי שעומד להיות רודף שיהי׳ מותר להורגו עתה על שם סופו (ובודאי אין ללמוד מבן סורר ומורה שנהרג עש״ס דמחידוש לא גמרינן) ואפי׳ בהורג את הנפש ושחט בו רוב שנים ואמדוהו למיתה נראה דאינו חייב מיתה עד שימות הגרצה ועתוס׳ גיטין דף ע׳: ד״ה חיישי׳ שמא הרוח בלבלתו דוקא כגלות חיישי׳ להני טעמי אבל במזיד לעולם חייב, היינו לאחר שימות אבל קודם שמת נראה דפטור דאפי׳ בשור הנסקל מבואר כב״ק מ"ב: ברש"י ובשט"מ דאינו חייב מיתה עד שימות הנרצח ול"א אמדוהו למיתה עיי״ש, וע׳ במלחמות ה׳ סו״פ כיצד הרגל דלענין קטלא לא אזלינן בתר מעיקרא וכן מפורש בתוס׳ סנהדרין ע״ח. דאפי׳ אמדוהו למיתה אין הורגין כ״ז שהוא חי הנה דלא מחייב ע"ש סופו. ואפי׳ לרשב"א סופ"ב דב"ק דמבואר שם דבאמדוהו למיתה חייב מיד כל שלא סייע אחר בגמר מיתתו עיי״ש היינו בשכבר עשה האיסור אבל ברור ופשוט דכ״ז שלא עשה האיסור א״א לחייבו אף שברור שסופו לעשות עבירה וע׳ משובב נתיבות סוף סימן ג׳, אך יש לדון כיון דבלא״ה אינו רודף ברצון בחידיי רק בטבע כוח הדוחה שלו י"ל דכל מה שגדל והולך במעי אמו ומתקרב לשעת לידה שאז יהי׳ רודף בכל רגע חשוב רודף גם עכשיו ורדיפה אריכתא הוא מתחלת הווייתו עד שעת לידתו כיון רבכל מה שנשלם צורתו יותר מתקרב יותר אל הרדיפה דהיינו לשעת הלידה דאין חלוק כרודף אחר חברו אם קרוב אל הנרדף או רחוק ממנו אפי׳ עשר פרסאות כל שיודעין ברור שרודף אחריו אם ישיגנו יהרגהו רודף חשוב וניתן להצילו בנפשו.

ותשוב לאיתנה במקרם) אמנם ביון דמסקינן דצריך היקישא ובקרא בתי׳ ורצחו נפש ובוראי מסכן את חברו לאו בבלל רוצח הוא והמסכן את חברו וחזר והבריא וראי אינו חייב מיתה ואפי׳ העושה את חברו גוסס ולא מת פטור ממיתה בראי׳ בסנהדרין ע״ח. ובתוד״ה כגוסס.

עור יש לדון לפמ"ש לעיל כדעת הרמכ"ם והשו"ע דהא דרודף גיתן להצילו בנפשו היינו לפי ערך הרריפה ראם הוא דודף גמור מותד להרונ נפש גמור ואם הוא מקצת רודף אין היתד רק להרונ מקצת נפש. ודון מינה ומינה דכיון דאינו דודף להדוג רק לסכן אין לנו היתד להצילו כנפשו של דודף ולהורגו ראין לנו היתר לעשות כהרודף יותר מאיכות הרדיפה.

אמנם כפי הנראה כוונת הרופאים היא שיש חשש פקו"נ ממש כשתלד ולא סכנה לכד דסכנה לבד בכל יולדת איתא כדאי׳ בשו"ע סי' ש"ל סעיף א׳.

עור י"ל רהא דהמכואר בשו"ע דבמקשה לילד שחותבין העובר שבמעי׳ צריך לכא מצד רודף היינו כעובר שכלו לו חדשיו וגם י"ל הא דכ"ג נהרג על העוברין היינו ככלו לו חדשיו דילפי׳ לה בסנהדדין נ״ז: משופך דם האדם באדם וכל זמן שלא בלו לו חדשיו לאו אדם הוא כלל ודוקא בכלו לו חדשיו נחשב קצת אדם דחדשים גרמי וכן מצינו בחולין ע״ה. דלר״מ בן ט׳ אינו ניתד בשחיטת אמו דחדשים גרמי למהוי ולד לעצמו, וכזה א״ש הא דמבואר ברמב״ן בתוה״א הובא בר"ן פי יוה"ב במשנה דעוברה שהריחה רהא דמקשה לילד חותכין הולד אבר אבר אי"צ לבא מטעם דודף דק משום דמותר להרוג את העובר ואין בו איסור כלל עיי״ש ואלו מרמב״ם ושו״ע מבואר דצריך לבא עלה מכח רודף ולפמ״ש א״ש דבמשנה סתם שנינו וקאי בין בכלו לו חדשיו בין בלא כלו לו חדשיו ובלא כלו לו חדשיו אי״צ לבא מטעם רודף כלל ואפי׳ ב״נ אינו נהרג על עוכרין כאלה ע״ב ב׳ הרמבן הטעם משום רבעובר אין בו משום הצלת נפשות אבל הרמב"ם והשו"ע בקשו ליתן טעם גם על כלו לו חדשיו (ועי׳ יד אפרים ומחה״ש כשו״ע או״ח סי׳ ש"ל על מג"א ס"ק ט"ו שבתבו דהא דמקשה לילד חותכין העובר אבר אבר מיירי אפי׳ בכלו לו הדשיו ולענ״ד כן מובח מסיפא רקתגי יצא ראשו אין גוגעין בו ואי בלא כלו חדשיו נפל הוא ול״ש אין דוחין נפש מפגי נפש וע״ב דאפי׳ בכלו חדשיו מיידי) ע"ב בתכו הטעם משום רודף ובמ"ש לעיל דביון דלא הוי אלא קצת גפש סני בקצת רורף למשרי הריגתו. וא״ב בנ״ד דמיירי בלא כלו חדשיו עדיין ואי״צ לבא מטעם רודף ע״כ אפי׳ איננו רודף עתה וגם אין סופו להיות רודף נמור להרוג אלא לסכן מותר לחתך הולד לצודך הצלת אמו.

שוב הראני ח"א בהגהות מלא הרועים סנהדרין נ"ו: שנסתפק בזה כהא רב"נ נהרג על העוברין אם הי"ד הבלו לו חדשיו עי"ש.

עוד יש לדון דלבאודה ק׳ למה הוצדכו הרמב״ם והשו״ע לכא מצך דודף כמקשה לילד שמחתבין העובד במיעי׳ תיפו״ל כיון דהא דכשפ״ד יהרג ואל יעבור הוא מסכרא משום מאי חזית דדמא דידך טומק טפי ובו׳ ובאן ודאי דמא דאשה סומק טפי שהוא נפש שלימה והולד אינו דק עובר שאין לו חיות שלימה בפ״ע דעובר ירך אמו אך אם נימא דהרמב"ם קאי על עובר שבלו לו חדשיו י"ל ראז שפיד שייך מה חזית ואע"ג דישראל אינו נהרג על העוברין מ"מ לענין חשיבות ייל דכבר יש לו חשיבות שלם ביון דכבר נגמד כל צורתו ודשא הוא ראחיד באפיי ואפשר דשייך בי׳ ג״ב מה חזית רדמא רידך סומק טפי גם אמד לי ח״א בשם ס׳ בית יעקב דבכלו לו חרשיו ל״א עוכר ירך אמו הנה דכבר יש לו חשיכות לעצמו אך י״ל רהא דאצטריך לטעם דמה חזית הוא משום רשפ״ד לא דמי לאידך ב׳ עבידות נ״ע וע"ז ראמריי בהו ג"ב יחרג ואל יעכור רהתם אם יהדג לא יהיי געשה איסור ע"ו וג"ע, משא"ב בשפ"ד שאומרים לו הרונ את פלוגי ואם לא נהרוג אותך סו"ס יהיי נעשה איסור-עפ״ד רהנכרי שיהדוג אותו ג״כ יעכור על שפ״ד דגם ב״נ מצוו׳ ע״ו וביון רסו״ס עבידה געשית הי׳ מקום לומד רלא נימא בזה יהדג ואל יעכוד וע׳כ הוצרך לטעם דמה חזית דרמא דידך סומק טפי דלמא דמא דהאי גברא סומק וב״מ ברש"י פסחים ב"ה: סור"ה מאי חזית ובו׳ דלמא נפשו של זה חביבא טפי עליו נמצא עבירה געשית ונפש אבורה עב"ל וכ"ו בשפ"ר דעלמא דסו"ס עבירה נעשית אכל באשה המקשה לילר ראפיי אם תסתבן האשה מ״מ לא יהי׳ בזה עבירת שפ״ר אצל הולד חדא דלאו ב״ח הוא, שנית דאינו עושה ברצון בחיריי מעצמו ומשמיא הוא דקרדפי לה ואם נהרוג את הולד יהי׳ נמי איסוד שפ״ד בידים י״ל דבזה יהרג ואל יעבור אפי׳ בלא הטעם דמה חזית. ותו דבבס״מ פ״ה סוה״ת בתכ דאין עיקד

אמנם ב"ז אם נאמין לדכרי הרופאים נכרים (או לדופאי זמננו אשר רוכן אין שומרים ש״ק ודינם לענין נאמנות בנכרים) שאומרים שהוא סבנה אם תלד אבל יש כדין זה מבובה גדולה וביו״ד סי׳ קפ״ז ס״ח דאין להאמין לדופא נכדי רק במקום שיש דגל״ד עיי״ש ובפת״ש שם סק״ל שחשב הרבה מאד מספרי אחרונים המדברים בענין נאמנות רופא נכרי ובשם החת״ס ב׳ דלא סמבי׳ ארופא נכרי דק בפקו"נ למשוי ס׳ ומשום דס׳ גפשות להקל וא"כ בנ"ד תלי בכ׳ טעמי ההיתר שכתבתי דלטעם הראשון משום דחשיב רודף דמסתמא בווגת הרופאים שיש חשש פקו"נ יש להסתפק בג"ד אם להתיר ג"ב משום דהוי ס' פקו"נ א"ד יש מקום לומר דביון דמטעם דורף קאתית עלה אין להתיד רק בוראי פקו"נ ובודאי רודף דל"א בזה ס׳ נפשות להקל דאדרבא נימא לגבי דודף ס׳ גפשות להקל ובודאי מי שאנו מסופקין עליו אם רודף אחד חברו להורנו או לא אסור להודגו מס׳ אך לפ״ז נצטרך לרחוק דהמקשה לילד שמחתכין את העובד שבמעי׳ הוא ודאי פקו״נ ואם יש איזה ס׳ אולי תחי׳ גם בלעדי הריגת הולד אסור להורגו ודוחק לפרש בן סתמות המשנה וצ"ע בזה. ולטעם השני דכנ"ד שלא כלו לו חדשיו אי"צ לבא כלל מטעם רודף ודאי מותר גם מס׳ פקו״ג אמנם בלא״ה לבי נוקפי בנאמנות הדופאים בנ״ד די״ל דאין נאמנים דק על רבר שהוא כזמן ההוי בגון ברואה מחמת תשמיש שאומרים שנתדפאית המבה אבל לומד על העתיד שתטתבן בלידה אין לנו שנאמנים והרי כ׳ הראב״ע בפ׳ משפטים שאין הרופאים יודעים כחולי שבפנים בלל רק בחולי שבחוץ ומי לגו גדול בכל חבמה כהראב"ע ז"ל וכש"ב בש"ב שאין להאמין להם על העתיד ובש"ב בענין זה שהוא א' מג' מפתחות שהם בירו של הקב״ה ולא נמסרו כיד שליח כראי׳ בתענית ב׳. ואלו הן מפתח של גשמים מפתח

הרב משה פיינשטיין ניו-יורק

### בדין הריגת עובר

בעה"י אסרו"ח סוכות תשל"ז

הנה בדבר הריגת עובר במעי אמו בישראל מפורש בתופי, סנהדרין דף נ"ט ד"ח ליכא דאסור בפשיטות באיסור רציחה משוט דליכא מידעם דלישראל שרי ולעכו"ם אסור, וכל כד פשיטא להו דהוא אסור ובאיסור רציחה, עד שהקשו לפי מה שהיו סבורים בקושיתם ובתירוץ ראשון דבעכו"ם אסור להרוג את העובר להציל את אמו איד מותר זה בישראל. והוצרכו לתרץ דהוא משום דבישראל איכא מצוה להרוג כדי להציל האם וכפי כללם לעיל מזה כאותו הדבור דבדבר שהוא מצוה לישראל לא אמרינו המי איכא מידי, ואם לא היה זה מאיסור רציחה ממש אלא איסור בעלמא ונימא שכיון שעכ״ם אסור לישראל נתקיים המי איכא מידי, כדמשמע לכאורה מתוס׳ חוליו דף ל"ג ד"ה אחד במה שתירצו על מה שישראל לא נאסר בלאו דאבר מו חחי בבהמות טמאים אף שעכו"ם גאסר דהוא משום דישראל עכ"פ אסור באיסור לאו דבהמות טמאיז, ואף לר"מ דליכא הלאו דאמה"ה לישראל אלא בבהמה טהורה ולא בחיות ועופות טהורים תירצו דהוא משום דעכ"פ נאסרו באיסור אינה זבוחה אף שהוא רק איסור עשה, הרי לא היה שום קושיא דהא כל איסוריז נידחיז משום פטחו נפש מפרא דוחי בהם שלכו נדחה האיסור דהריגת עובר מפני פ"נ דאף גזל ואמה"ח האסורין גם לבני גח הותרו לישראל כשאיכא בזה פ"ג. וליכא בזה סתירה לכללא דמי איכא מידי אף אם נימא דלבני נת לא הודתו האיסורין משום פ"נ משום דלא כתיב בהו וחי בהם כדהיו סוברין התוס׳ בקושיתם בסנהדרין דף ע"ד ד"ה בן נח, שלכן לא הביאו התוסי שם ראיה מזה דנדתו לישראל נדתו גם לבני נח מטעם

של חיי מפתח של תחח"מ עיי"ש ואיך יהיי להם ידיעה בדבד שלא נמסר ליד שליח אלא הקב"ה בבבודו ובעצמו עוזר ומושיע בעת המצטרך. ובודאי אינו דבר טבעי בלל והוא דבר הלמד מענינו כמו מפתח של תחה"מ שאינו בטבע כלל, וכן נשמים אינו בטבע כלל כמ"ש כפר"ד דרוש כ"א, בשם הרב מהר"ש יפה שהכדיח שחנשמים הם מעשה נסים ממח שאינו מתמיר על אופן א' בכל שנה ושנה כזמן א' כענין הדברים הטבעים אכל בא כזמנים מתחלפים ובפנים שונים ובדרך פלא שאינו נוהג תמיד מנהג א' ולא כררך טבעי שאחר שנפסק זמן רב וגבר היובש לא היי ראוי לחזור האויר להתלחלח פעם אחרת ולהעלות ארים הנה זה ממה שיורה שאין הוויית המטר כזמנים מתחלפים אלא ברצון רוצה עכ"ד ה"ה למפתח של חיי אינו בטבע כלל דק דרך נס ואין כזה ענין לרופאים. איברא דיש לדחות דכוונת הש"ט שמפתח של חיי היינו להפקד בהריון ובן נראה מן הקרא דמייתא גבי רחל ויזבור אלקים את רחל ויפתח א' רחמה.

אמנם כזה"ק פ' זירא קי"ח: במררש הגעלם מכואר להדיא רגם הלידה הוא בככל מפתח של חי' שהוא ביר הקב"ה רוק ותשכח.

נמסר ע"י ד׳ יהודה ארליך נ"י.

מי איכא מידי, לא רק להרמב"ם רפ"ב משבח דאיסורין נחשבו דחויה אצל פ"נ אלא אף אם נימא שנחשבו הותרה נמי איז זה סתירה לכללא דמי איכא מירי לאמר דאיבא טעם בחיות ישראל מקבלי התורה. כדפרשייי בסנהדרין שם ד"ה סברא דכתב דכי אמד רחמנא לעבור על המצות משום דיקרה בעיניו נשמה של ישראל והכא גבי רוצח כיוו דמת סוף איכא איבור נשמה למה יהא מותר לעבור הלכד דבר המקום לא ניתז לדחות. ובדאיכא טעם ליכא כללא דמי איכא מידי כתא דמתרץ הגמ׳ ביפת תואר דלישראל שרי ולעכויים אסור משום דלאו בני כבוש נינהו ובנזל פחות משו"פ משום דלאו בני מחילה נינחו. אלא הוא משום דסברי התוס׳ דאיסור הרינת עוברין לישראל הוא גמי מדין רציחה אד לא נאמר איסור זה לישראל כשהוא להציל את האם שא"כ הטשו שפיר דמאחר דבעכו"ם אסור להרוג העובר אף להציל איד הוא מותר לישראל, והוצרכו לתרץ דמשום שהוא מצוה

וגם אף אם נימא דאין להוכיח מקושית התוסי דליכא וחי בהם אלא בישראל, משום דאה"נ דמה שתירצו שם דגם לב"נ נדחו האיסורין שלהם מפני פ"ג, והקרא וחי בהם רהוצרך לכתוב בישראל לדחות איסורין משום פ"נ הוא כי היכי דלא ניליף שאר מצות מרוצה ונערה המאורסה, שהוא תירוץ דחוק מאד דהא נצטרך למצוא צריכותא לג' העבירות כחובים הבאים כאחד, וגם הא לא שייך וה כתובים הבאים כאחד, וגם הא לא שייך וה אלא לטעם ר' יהודה אמר שמואל מקרא דוחי בהם ולהתנאי שדרא ג"כ מקראי ביומא דף בהם ולהתנאי שדרא ג"כ מקראי ביומא דף פ"ה, אבל לר' שמעון בן מנסיא דהוא מסברא

לישראל ליכא האי כללא.

בידים, נאם ירצה לקיימו יהיה רשאי גם לחלל שבת, שליכא ענין כוה כלל בכל חלול שבת המותר להצלת נסש הוא חיוב ולא רשות. וא"כ הוא כמפורש גם בתוס' נדה שאסור להכוג עובר דלכו מחלליו עליו את השבת, ואף בשביל עובר שבמעי האם הא מחלליו שבת וממילא ברור שאסור להורגו. ומצאתי בהגהות הריעב"ץ שכתב אינו מדויס לשוו רמותר להרגו דמאו הוא דשרי להרוג את העובר בלישטעם אע"ג דאין נהרג עליו, וכוונתו דאף התוס' סברי ראסור ובלא דיוק נכתב תיבת מותר, אבל לא שייד שלא ידייסו לכתוב בלא כוונה דין שכר ולכולא אלא הוא מעות סופר מאיזה מעתיס וכרמוכרה זה מראיית התום׳ מנוסס לבד שא״א להיות מותר שכתב הריעב"ץ.

וברמב"ם (פ"א מרוצח חלי טי) מפורש עוד יותר דהריגת עובר הוא רציחה ממש, שחרי כתב טעם על מה שבמקשה לילד מותר לחתוד העובר שבמעיה כדי להציל את האם מפני שהוא כרודף אחריה להורגה, והוא מהדין דחייבה תורה לכל ישראל להציל הנרדף אפילו בנפשו של רודף אפילו כשחרודף הוא סטו ואף כשרודף באונס, הרי דסובר דאף דפטור הוא עכ״פ לענין חאיסור כרציחה ממש שלכן היה אסור להורגו אלא מחיוב הצלה אף בנסש הרודף, וכדכתב הרמב"ם אחר שכתב חיוב הצלה זו והל"ת שלא לחום על גפש הרודף, לפיכך הורו חכמים שחעוברה שהיא מכשה לילד מותר לחתוד העובר. ובודאי בדיוס גדול כתב זה הרמב"ם למינסט שני פעמים דהוא דוקא מחמת שהעובר הוא בדין רודף, במה שנקט לפיכר, שבכל מסום שאיתא לשון לפיכד ברמב"ם הוא בדיוק גדול שמדקדקין בוה כל רבותינו מפרשי הרמב"ם. ואח"כ נסט לאסוסי בסירוש מפני שהוא כרודף אחריה להורגה, שודאי הוא רק בשביל זה סובר תרמב"ם מה שמותר להורגו, ואם היה שייך שיודמן שהריגת עובר של איזו

אשה יציל נסש אחר שאינו רודפו הית אמור להורגו. דמה שפטור על הריגתו ממיתה אינה כלום להרגו בשביל הצלת נפש שהיו חייבים עליו מיתה כהא דטרפה להצלת נפש שלמים כשאין הטרפה רודף, וגם פשוט שהוא בדיי יהרג ואל יעבור כשאונסיז לשלם להרוג אמ הטרסה. וכן הוא להרמב"ם רין הריגת העומה שלכו דוסא מחמת שהוא רודף התירו חכמים: ודברי הכל הם לומר שהרמב"ם לא דק וכתב מעם שקר שליכא כלל וטעם האמת תוא מחמת שליכא איסור רציחה על עובר כשעדאר לא יצא ראשו אף שלא הזכירו כלל אמילה ברמז. וגם הוא זלזול על כל פססי הרמריש שבכל ספרו כשנימא כן עליו שהוא לא מדיום בוה אף להחסיר טעם האמת ולמינקט <del>מעה</del> שפר אף כשנוגע לדינא.

ומה שטשה על הרמב"ם דאם נחשב העובר בדיו רודף היה לו להתיר גם ביצא ראשה כדהסשה ר"ח בגמ' (סנהדריו ע"ב) אלא צריר. לומר כרתירץ ר"ה שאני התם רמשמיא מא רדפי לה ולא נחשב רודף וכדכתב גם הרמב"ם בהלכה זו ואם משהוציא ראשו אין נוגעין בו שאיו דוחיו נפש מפני נפש וזהו טבעו של עולם וכתב בכ"מ שזתו סירוש על משמיא סא רדפי לה שבגמי. שא"כ גם העובר שעדייו במעיה ולא הוציא ראשו נמי איגו רודף מטעם זה. היא ככל קושיות שלא אפשר אף לגדולים לתרץ שלא מבטליו דברי הרמב"ם בשביל שמוקשה להם לאלו הגאונים שאיגם במדרגה לחלוק על הרמב"ם ויודעין שהרמב"ם ידע לתרץ ולא יסתרו דבריו בשביל זה וגם תנאונים בדורו שחיו במדרגה לחלוס על הרמב"ם ידעו על"ם שהרמב"ם ידע לתרץ אך שסברי שתירוצו לא נכון שהוא דתוק וכדומה, ובהלבה זו חזינו שאף הראב"ד וכל המשינים שחיו ראוין לחלוק עליו לא השיגו עליו כלל תרי דגם הראב"ד ושאר המשיגים סברי שהוא מטעם זה ולא הוקשה להם כלל, אלא לרבותינו אחרוגי האחרונים רעק״א בתוספותיו על

שהווהרו על העובריז דלכאורה לא מובו הא כל תקושיא תיתה מחמת שב"נ הוזחרו על תעובדיו וכבר הזכירו דבשביל זה הם מקשים. אבל הוא לטעם על מה שפשוט להם רבב"ג אסור להרוג עובר בשביל ס"ג דהאם אף שבשאר איסורין שלהו נדחו גם לב"ג בשביל פ"ב, דהוא ממה שהווהרו על העובריו מאותו איסור דרציחה שאיסור אחר לא אפשר משום דרק ז' מצות אית להו, וכיון שהוא מאיסור רציחה הא אף שע"ז נדחה לב"ג מפני פ"ג רציחה לא הותרה מטעם סברא דמאי הזית א״כ גם חריגת עובר איז לידהות מפני פ״ג

הרי מפורש בתוס׳ סנהדריו שישראל נאסרו ג"כ כהריגת עוברים באיסור דרציחה. ואיו לטעות מלשוו התוס׳ נדה דף מ״ד ד״ת איהו שכתבו שני פעמים לשוז מותר להרגו. דקושיתם את"ל דמותר להורגו בבטן אפילו מתה אמו ולא תוי כמונח בקומסא אמאי מחלליו עליו את השבת שמביאין סכין דרך רה"ר לקרוע האם, ובתירוצם כתבו דמ"מ משום פ"ג מחללין אע"ג דמותר להרגו, דפשוט וברור שהוא טעות סופר וצריך לגרוס את"ל דפטור התורגו בבטן, שהוא דלא כדכתבו רחייב על הריגת עובר כשכבר מתה אמו. ואת"כ בתירוצם צריך לגרוס אע"ג דפטור ההורגו. והוא טעות סופר הניכר דהא מסקו להביא ראיה מגוסס בידי אדם דההורגו פטור ומחלליו עליו את השבת כדאמר ביומא דף פ״ד, דאין מהלכין בפ״נ אחרי הרוב, ואיך שייך להביא ראיה מגוסס שהוא אסור באיסור רציחה לעובר אם נימא שהוא מותר שג"כ יהיו מחללין עליו את השבת, אלא מוכרחין לומר שהוא ט"ס ובעובר הוא אסור אך שפטור דלכן איכא ראיה דעל מי שליכא חיוב מיתה לההורגו מחללין את השבת. וגם בלא זה אם היה מותר להורגו איך שייך שיהיה מותר לחלל עליו שבת. וכי חלול שבת תלוי ברצונו של האדם דאם ירצה לא יציל וגם יהרגהו

דהאם.

הרב משה סיינשטייו

כדי שישמור שבתות הרבה. ואף שמפרש"י

משמע דדוא ג"כ למוד מושמרו את השבת

שמשמעותו יוהרו בשבת זו בקיום שמירת

שבתות הרבה נמי הא שנדחו גם כל איסוריו

הוא מסברא מאחר שגם לכל האיסורין שייך

טעם זה רגם בע"ו וג"ע שייך טעם וה דאף

שהן חמורים בתאיסור הרי גם הסיום להרבה

שנים חמורים, אך שיש לדחוק רכיון שאיכא

סרא בשבת לדחות בשביל טעם זה לפרש"י

שהוא ממשמעות הקרא ובע"ז וג"ע איכא

קראי שלא יודתו אף שאיכא טעם זה אמרינו

בשאר איסורין שקילי משבת דנ"כ נידחין

בשביל טעם זה, עכ"ם אין זה דבר פשוט

לתרץ כז דיותר משמע דהסראי דנדחין שבת

וכל איסוריו משום פ"נ הוצרכו מטעם עצמם.

וגם הא חזינו דאף ר׳ ישמעאל רגם על ע"ז

סובר דיעבור ואל יתרג גמי הוא מקרא דותי

בהם, אד במהרש"א כתב שברוצח ונערה

מאורסה מודה גם ר׳ ישמעאל שיהרג ואל

יעבור לתוס׳ זה שכתבו יהרג ואל יעבור

לכו"ע שהוא גם לר׳ ישמעאל. עכ"פ הוא

ענין חדוש שלכו אפשר רגם לדחיית איסוריו

משום פ"ג סברי דחוא כדי שלא יסתור כללא

דמי איכא מידי, הרי בחריגת עובר להציל

האם כתבו דבעכו"ם אסור דא"כ בחכרח

שהוא מצד איסור רציחה שוה לא נדחה,

וא"כ כשהקשו דיחיה אסור בישראל נמי הוא

בהכרח שגם בישראל הוא מצד איסור רציחת

שאל"כ ליכא סושיא, והטעם הוא משום דלא

שייך שיהיה איסור אחר אלא איסור רציחה

שמצינו שנאסר בב"נ מאיסור רציחה. ומה

שבקושיתם סברו בפשיטות דבעכו"ם אסור

להרוג עובר להציל האם, אף שאסיקו בדף

ע"ד שגם בעכר"ם נדהו איסוריז משום פ"נ

וממילא עוד עדיםי דגם ע"ז הותר להם. שמאי

דאיפשיט שב"ג אין מצווין על קידוש השם

הוא משום דהוא איסור רציתה דאיסור אתר

מיוחד לא שייך לומר דא"כ היו יותר משבע

מצות, וזתו אולי מה שהוסיפו בלשון קושיתם

לכתוב אחר [כר] וכח"ג בעכו"ם אסור כיוו

כעין ודאי שהוא רודף וגם פשוט שאין חלוק לפ״ז בין הולדות דאף הולדות שלפי דעת הרופאים הם כאלו שלא יחיו שנים רבות כהא דנולדים איזה ילדים במחלה הנקראת תיי-סקס אפילו כשנודע ע״י הבדיקות בעובר שנתחדש עתה שהולד יהיה ולד כזה אסור כיון דלהאם ליכא סכנה ואינו רודף אין להתיר אסילו שהצער יהיה גדול מאד וגם יחלו האם והאב מזה, ומטעם זה אמרתי להרופאים שומרי תורה שלא יעשו בדיקה זו כי לא יהיה תועלת מזה כי יהיו אסורים להפיל את העובד ויגרמו רק צער להאב ולהאם וגם יארע שילכו אצל רופא נכרי ואיגו שומר תורה להפילו וגמצא שיעברו על לפ״ע.

ועיינתי בחו"י ומש"כ דמתוס' נדה משמע דבלא עקר הולר מותר להורגו היה זה מלשוו מותר להרגו. אבל הא א"א לומר כן דאם מותר להרגו לא היה שייר שיחללו עליו שבת וכדכתב בעצמו דלומר דמותר להרגו ומותר לחלל שבת להצילו ודאי אין לו שחר וא"כ מוכרת לומר שהוא טעות סופר כדלעיל. ואף שהתוס׳ הא איירו בישבה על המשבר ומתה דכבר עקר דבזה נאמר דמביאין סכין דרך רה״ר לפרוע האם והחו״י כתב שמשמע שמותר בלא עקר, אבל כיון דמה שכתבו שמותר איירו בעקר שזה מוכרת שהוא טעות סופר אף להחו"י. הרי שוב לא הוזכר בתוס׳ כלל אופן שגם מותר ואיד כתב דבהמשך דברי התוס׳ איכא ג׳ חלוקים בעובר שחלוק שלישי הוא דבלא עקר מותר וזה הא ליכא בתוס׳ כלל, וגם לפי הגירסא המוטעת דמותר להורגו הא מתירין גם בעקר הולד דהא בזה איירו, וליכא חלוק השני דפטור אבל אסור. ואולי כווגתו לפי המשר דברי התום' בצרוף מה שכתב בעצמו ומ"מ מקמי דעקר נראה דלכו"ע מותר מהא דא"ר יהודה אמר שמואל ביצאה ליהרג מכיו אותה כנגד בית הריונה כדי שימות הולד. הא בעצמו כתב דיש לדחות שהרי עכ"ם סופו למות ולחיי שעה דעובר

לכו"ע לא חיישינן, ובעצם הא אין זה ראיא כלל דכיוו דנדרש מקדא דומתו גם שניחת לרבות את הולד וגם בלא קרא מטעם דגומה היא הרי ליכא שום חלוק להרוג אותו אח״ר יחד עם אמו או קצת תחלה, דאף אם היח שיר לחוש לחיי שעה דעובר הא אף האת יכול להרוג תחלה אם היה אפשר וליכא עניו חיי שעה במי שחייבין להורגו, שלכן <del>כיוו</del> שהוא לסוכת האשה כדי שלא תבא לידי ניוול. וליבא איסור מצר האשה, שודאי אסור לעשות לה יסורין וחבלות אחרות יתרות על חיוב המיתה שחייבה תורה, אין טעם שלא יוכל להרוג את העובר תחלה, אבל אם נימא כדברוו שאיכא קצת ראיה כיון שבעצמו דחת הראיה. איד מסיק שלפ"מ שכתכתי היה היתר גמור וצ"ע בכוונתו. אבל לדינא אסר החו"י מצד התוס׳ דחולין וסנהרריו ומצד הרמב״ם דמתיר רק משום דגחשב כרודף ומצד לשון רשיי בסנהדרין דכתב דמקשה לילד ומסובנת עיי״ש.

ועייגתי במהרי"ם שאיכא שתי תשובות הסותרות דבסימו צ"ו אוסר כשליכא סכנה להאם ומתרץ הא דיוצאה ליהרג מכיו כנגד בית הריון, וגם כתב דלרבוותא דאמרי דמשום סכנת ולד לחודיה מחלליו שבת כ"ש שאסור לפגוע בהן, ובסימן צ"ס כתב דאף בישראלית מחמת אבוד נפשות איו גדגוד כלל. מראיה דמכיו כנגד בית הריוו דיוצאה ליהרג שאינה כלום אף לדבריו, ומראיה על שהקשה הגמי פשיטא גופה היא על הא דתנן דאין ממתיגין ליוצאה ליהרג עד שיולד הולד. שג"כ אינה כלום כדכתב החו"י דאדרבה משם ראיה לאסור מדלא הקשה סתם פשיטא אלא הוסיף בקושיתו פשיטא גופה היא משמע דלולא סברת גופה היא היה סברא להמתיו להציל העובר כ"ש שאסור לגרום מיתתו עיי"ש, והוא תירוץ פשוט שלא שייד לומר דלא סליק אדעתיה דמהרי"ט לתרץ זה, ובפרט לכתוב שאיז גרנוד כלל, וגם איך לא הזכיר כלל דברי הרמב"ם שרק מדיו רודף הוא ההיתר לחתוד העובר

משניות בסוף פ״ן דאהלות מצינו שהקשה זה משניות בסוף פ״ן דאהלות מצינו שהקשה זה וכן נמצא קושיא זו בחו״י סימן ל״א.

ולתרץ קושיא חמורה זו עיין מה שתירץ

מרן בדורות האחרונים שלפנינו הגאון ר׳

חיים הלוי זצ"ל בספר חדושי ר"ח הלוי כדבר

נכון מאד, ואנא זעירא דמן חבריא בי\_י שבתי

בלוגדון זכיתי לתרץ כדרך אחר שנ"כ נכון

ע"ם הירושלמי פ׳ שמונה שרצים ה"ד והוא

פשוט וברור ונדעס באג"מ ת"ב דיו"ד סימן

ס׳ ענף ב׳ שנמצא שלא קשה כלום עיי"ש.

וגם הסעם שכתבתי שייך לפרש זה גם ברש"י

סנהדרין, דהרי כתבתי שטעם משמיא קא רדפי

לה אינו טעם לומר שאינו רודף אלא דבשביל

זה הוו שניהם רודפין כלשון הירושלמי אין

את יודע מי הורג את מי ופירשו בקב"ע

ובפ"מ אין את יודע אם הקטן רודף את האשה

או האשה רודפת את הקטן, הייגו דמשמיא

נעשה שא"א שיחיו שגיהן רכשיולד הולד

תמות האשת וכשלא יולד חי שיצא אברין

אברין תחיה האשה שלפיכך מניחין הדבר

כמות שהוא, שזה הוי בהוציא ראשו שישגו

תרוייהו בהרדיפה, אבל כשעריין הוא עובר

במעי אמו שבעובר איגו עדיין גפש גמור

שנמצא שעל היתרון שאיכא להאם מהעובר

שהיא נפש גמוד והוא איגו עדיין גפש

גמור הוי רק העובר רודף והאם אינה

רודפת לכן יש לגו להרוג את העובר

מרין רודף על יתרון זה. ובזה מדוקדק לשון

המשנה מפגי שחייה קודמין לחייו שלכאורה

אין לזה מובן כדעמד בזה בתפא"י ופירושו

דחוק, ולמה שבארתי הוא לשון מדוקדק הייגו

שמפרש שודאי גם העובר גחשב חי בדחזיגן

דיש גם עליו איסור לא תרצח כמו לגולד אך

שמ״מ מותר מסעם שחייה קודמין לחייו דיש

בה עדיפות לעגין החיות שהיא נפש גמור

שעל זה הוי רק העובד רודף ולא האשח.

וטעם זה נראה לפרש בכוונת דש"י דלא כתב

לאו נפש הוא ואין בזה איסור רציחה אלא

איסור אחר שגדחה מפני פ״נ דהאם, או לכתוב

ואין כזה איסוד רציחה כל כך דלכו נדחה מפני פקוח נפש החמורה דהאם אם סובר כז. אלא הוא משום דסובר דודאי איסור רציחה הוא גם בעובר, ואין חלוק מצד שפטור החורנו ממיתה כמו שליכא חלוק בטרפה ואסור להורנו אם היה מזדמו שהרינתו הוא הצלה לאיזה נפש, ולכן כתב רש"י רק דלאו נפש הוא תיינו כיון דכל חדין ביצא ראשו שאסור להורגו להצלת האם תנו לפי שאיו דדחין נפש מפני נפש שמשמע מזה שאיכא בעצם טעם להתיר להורגו שהוא מחמת שהוא רודף, אבל כיון שטעם זה איכא גם על האם שהיא נ״כ גחשבת רודפת את העובר מטעם דהרדיפה הוא מחמת שמשמיא עשו שלא יוכלו שניהם לחיות שלכו איגנו יכולין לדחות גפש הולד מחמת רדיפתו בזה שאם הוא יצא שלם לא תחיה האם, מפני גפש האם לבחור שהיא תחיה והולד יהרג. שהרי אין לנו טעם לזה מצד הרדיפה דשגיהם שוין, ולכן קודם שיצא ראשו דלאו נפש הוא דוחין העובר מפני שאין שוין ברדיפתן שבעובר רודף היתרון שבהאם שהיא נפש והוא אינו גפש עדיין, שלכן גיתן להרגו ולהציל את אמו הייגו את אמו לבד ולא כשיודמו הצלה אחרת בהריגתו לאיזה נפש יהיה אסור, וגמצא שגם רש"י סובר כן.

לרש"י איכא בין לתוס' בין להרמב"ם ואף לרש"י איכא איסור רציחה מלא תרצח גם על עובר ורק שפסור ההורגו ממיתה, ואסור להורגו אף לפ"ג דכל איגשי, ורק להצלת אמו שלא תמות בלידתו הוא ההיתר ולא בשביל שום צורך דהאם שזה אסור בפשיטות. ומטעם זה הוריתי שאף שהרופאים אומרים שיש חשש שמא תמות האם כשלא יהרגו את העובר, אף שלעגין חלול שבת וכל האיסורין היו מחללין והיו עובדין במדת חשש שאמרו דהא גם בשביל ספק קטן וס"ם מחללין, מ"מ להרוג את העובר יהיה אסור עד שתהיה האומדנא להרוצה את העובר יהיה אסור עד שתהיה האומדנא להרוצה להרוצה בחלהות בחלה בדמאחר רהוא מצד שנחשב רודף צריך שיהיה האומדנה דמאחר רהוא מצד שנחשב רודף צריך שיהיה

במקשה לילד וגם לא שיטת התוס' שאוסרין

מטעם מי איכא מידי, שלכן פשוט שאין

להשגיח על תשובה זו כלל כי ודאי תשובה

מזויפת היא מאיזה תלמיד טועה וכתבה בשמו,

ובכל אופז כיון שאיכא סתירה בדבריו

מתשובה לתשובה אף אם היו שקולין לנו

היה לנו לומר לאיסור מצד תשובות מהרי"ט

וכ״ש שאינם שקולין כלל דתשובה דסימן צ״ט

לא נכונה היא כלל שיש לנו לדון במהרי"ט.

אבל א"צ לזה דברור שהיא תשובה מזויפת.

היא מאיזה טועה ומטעה שלכן מה שהביא

שם מתשובת הרשב"א שהרמב"ו התעסק עם

נכרית אחת להפיל עוברה. ניחא מה שאנחנו

אין מוצאין אותה בתשובות הרשב"א, וראיתי

בתשובת הגרא"י אונטערמאן ז"ל הנדפסת

בנועם חלה שישי שגם הוא חפש ולא מצא

בתשובות הרשב"א דבר זה שכיון שהוא

ממזייף אחד כתב גם זה לשקר ולהטעות.

ולא נצטרך לומר שתשובה זו ראה אותה

בכת״י ולא בדפוס, אבל אם תשובה זו אמת

נראה לי נכוו מש"כ הגרא"י אונטערמן שם

דהיה זה פודם ארבעים יום וחמור ישראל מבז

נח בקודם ארבעים יום שאף שלישראל אסור,

דהרי בר"ן יומא דף פ"ב הובא מרמב"ן בשם

בה"ג שמחלליו שבת בשביל סכנת ולד

לחודיה אף בפחות מארבעים יום שא"כ ודאי

שאסור להפילו כדכתבתי לעיל שלא היה

שייך להתיר חלול שבת אם היה מותר להפילו

וכדכתב כו גם החו"י דלומר שמותר להרגו

ומותר לחלל שבת אין לו שחר, מ"מ לבן נח

מותר קודם ארבעים מטעם דלישראל איכא

איסור גם בשביל מה שיהיה מזה נפש וכבן

נת ליכא האיטור אלא כשהוא עתה נפש קצת

שאין זה אלא אחר ארבעים יום. אבל יש

לפקפק בזה דמאחר דכל האיסור על ישראל

בעוברין הוא ממה שנאסר לבני נח מכללא

דמי איכא מידי וכיון שלב"ג מותר משום

דכתיב האיסור בלשוז שופר דם האדם באדם

דמו ישפך שנצטרך לפרש שאדם לא מיקרי

אלא אחר ארבעים יום כדכתב הגרא"י

דכתב דאיו לזה שחר, הנה לא הוזכר שם ברמב"ו שמותר להרוג עובר מז התורה. אלא שאינו בדיו הצלת נפש קודם שיצא ראשו כחשיבות האם לומר בשביל זה איו דוחיו נפש מפני נפש. אבל הא כתב שם מפורש דמחלליז אף שבת להציל העובר, וממילא ברור דאיכא חיוב להצילו וכ״ש שאסור להורגו מן התוכה אך לגבי האם אין בו מעיקרא משום הצלת נפש. שלכן לא מובן היכן ראה שם ברמב"ו לתלות בו בוקי סריקי שיסבור דמותר להורגו וכ״ש שליכא חיוב להצילו ומ"מ מותר לחלל שבת שהוא דבר שלא ניתן להאמר כלל כדבארתי עוד ביותר באור מהחו"י. ואדרבה ברמב"ו נדה שם כתב שם דאי לאו קרא דומתו גם שניהם לא הוה קטלינו לולד אף קודם שישבה על המשבר דלא עקר הולד. ומוכיח מזה ראיו לומר דמה שמקרעיו כרסה ביושבת על המשבר הוא משום דעקר הולד גופא אחרינא הוא וקודם שעקר הוא גוף אחד של האם מאחר דמצריד פרא להרוג גם פודם שעפר אלמא דשויו בעצם עקר הולד ולא עקר כל זמו שלא יצא ראשו לעניו חשיבות גוף אחר וחשיבות נפש. דאף בלא חשיבות גוף אחר ונפש היו צריכין להמתין מלהרוג האם החייבת מיתה עד שתלד, ורק שהוא חדוש בתורה דאין ממתינין והורגין גם הולר ואין לר אלא להקטיו החדוש דבעקר דעומד כבר לצאת ונחשב כיצא לעניו שממתיניו עד שתלד. ומה שבגמ' ערכיו שהקרא איצטריך משום דס״ד דממונא דבעל הוא. צריד לומר לרמב"ן דהגמ' מקשה אליבא דמ"ד עובר ירד אמו והרמב"ן איירי אליבא דמ"ד לאו ירד אמו, עכ"פ סובר הרמב"ן שהוא חדוש מה שלא ממתינין עד שתלד ולא שהוא למוד מהקרא דליכא איסור רציחה לעובר. וגם שהוא חדוש גדול עד שבשביל זה לא אמרינו דבעקור הולד ממתיניו ולא סטלינו להולד אף שג"כ עדייו אינו נפש והוא בדין דמי ולדות לבעל, הרי דסובר

ומ״מ מחלליו עליו את השבת דלא כהחו״י

דאיכא איסור רציחה לעובר גם קודם שעקר כמו לאחר שעקר ולא שייך מה שלא נקרא עדיין בדין נפש ער שנולד, וגם הר"ן חולין דף נ"ח ד"ה ולענין שכתב דהא דאשה יוצאה ליהרג אין ממתינין עד שתלד לאו משום דירך אמו הוא אלא שכיון שהיא מחוייבת מיתה אין מענין את דינה ולולד כיון שלא יצא לאויר העולם לא חיישינן, אין כוונתו שהוא מסברא אלא שהוא מחדוש הקרא דגם שניהם, אבל ודאי גם הר"ן סובר דאסור להרוג מדאורייתא כתוס' וכרמב"ם.

גם מש"כ השרידי אש בשם החו"י של-הסוברין דאין מחללין שבת על עובר מוחר להורגו. לא ראיתי שם. דהחו"י כתב רס שאח מותר לחלל שבת ודאי אסור להורגו אבל להסובריו דאסור להורגו ליכא הכרח דיהיה מותר לחלל שבת. ומש"כ דקודם ארבעים יום שלרמב"ן בשם הבה"ג מחללין עליו את השבת ומ"מ ליכא איסור הוא דבר שא"א לומר כלל ופשוט שאסור להפיל גם קודם ארבעים לדידהו, אבל גם הוא מסיק דלהרמב"ם שפשוט שקאי על כל עובר כדמפרשי בדבריו הנוב"י וגם הגרי"פ השואל וגם החו"י ושכו הוא למרו הגר"ח הלוי הוא אסור מדיו רציחה ולא הותר אלא מדין רודף, אך הביא מאחיעזר שהרמב"ם לא הוצרך לטעם רודף אלא בישבה על המשבר ואיו זה נכוז כלל דלא הוזכר ברמב"ם חלוק בין העוברין כלל וגם הוא עצמו משמע שלא מסתבר לו. וגם הגרא"י אונטערמאו בתשובתו שלא הוזכר ברמב"ם ובפרט ובפרט מצד הסברא איו לחלק. ובפרט שהוא רק דעת יחיד, וכל טעמו הוא משום הקושיא על הרמב"ם שא"כ אפילו הוציא ראשו נמי היה מותר דלכן נדחק לומר שלהרמב"ם איכא ג' חלוקים, שודאי בשביל סושיא איו לשנות בדיו מפורש ואף לא לדחוק כל כך, והרי בא מרן הגר״ח הלוי זצ״ל ותירש ואילו היה רואה דברי הגר״ח הלוי ודאי היה חוזר בו, אבל גם בלא זה הא ע"ם

אונטערמן בתשובתו, א"כ מגלן לאסור בישראל גם בפחות שאף שאיכא טעמא מ"מ הא אין לנו לאסור בעצמנו, אך שנאסר בישראל גם בישראל אף שהוא מצד הכללא דמי איכא מידי שייך שיהיה טעם האיסור משני טעמים למאי דסברי התוס' חולין דף ל"ג באיסור אמה"ח לב"נ שהוא בטמאות ואף לר"מ משום דאף שהוא מטעם אחר נמי הוא כהכללא, שא"כ שייך שלישראל אחר שידעינן מזה שנאסר לב"נ דגם לישראל אחר שיהיה מטעם אחר וכ"ש ששייך שלישראל יהיה שני טעמים, שלכן אם הוא אמת כהתשובה שהובא שם התעסק להפיל עובר שבמעי נכרית הוא בפחות מארבעים יום מכרת הגרא"י אונטערמן וצ"ע לדינא.

וראיתי בספר שרידי אש להגרי"י וויינבערג ז"ל שעל החו"י במש"כ על תוס' נדה נשאר ג"כ בצע"ג וג"כ כתב שמסקנת החו"י הוא לאיסור כדכתבתי. ופלא על שראיתי בספר רב פעלים לחכם ספרדי שכתב רק תחלת הדברים שאליבא דתוס׳ נדה כתב שהיה מותר אי לאו גדר לפרצות הזונים ורק שהזכיר שתום׳ חוליו אסרו ומסיק נראה דעתו ראין להתיר לכתחלה, ולא כתב שלמסקנא אוסר מצד תוס׳ חולין ומצד דברי הרמב"ם וגם ממהרי"ט הביא רק תשובה דסימן צ"ט שמתיר ולא כתב שבסימו צ"ז אוסר שא"כ פשוט שיש לנו לומר שמהרי"ט אוסר שהוא לחומרא ולא לכולא שמתיר כדלעיל, והוא כותב שאינו משיב לדינא לא לאיסור ולא להיתר והרי בזה שהוסיף דעתו בסברת החו"י. ובסברת מהרי"ט נקט רק מה שמתיר בסימן צ"ט ולא מה שאוסר בסי׳ צ״ז שהתחכם שיביאו לפניו דבריו ככ שצוה להשואל ואין לו הספרים הרי יורה להיתר לפ"מ שכתב משמם ואיז לך הוספה משלו גדולה מזה. ולכו אין לסמוך על דבריו בלל.

ומש"כ השרידי אש דלרמב"ן נדה שם יוצא שאין איסור מן התורה להרוג את העובר

הזכיר הרמב"ם בפי י"ב מסנהדרין רבו המחייבין גומרין דינו בפניו ומוציאין אותו להרגו, שמה שכתב רבו המחייבין ונתחייב מוציאין אותו להרגו לשון ונתחייב שתוסיף הוא פירוש גמר הדין דאמירת אתה חייב, ועל מה שצריך שיחייבו דוקא בפניו סמך על מש"כ בפי"ד ה"ז מי שלא נגמר דינו שנתערב עם מי שנגמר דינו כולו פטוריו לפי שאיו גומריו דינו של אדם אלא בפניו, וגם כבר נקט זה צפי"א מנ"מ ה"י גם בשור שאין גומרין דינו של שור אלא בפני השור כדיו האדם, וא"כ בזה"ו שליכא סנהדרין אף במזיר גמור ובהתראה וסבלת התראה הוא כאיש כשר שההורגו חייב מיתה כמו בהורג כשר ורק ג"כ לא שייך לחייבו מיתה משום שליכא סנהדרין אבל לדין ד' מיתות שלא בטלו הוא חייב ככל רוצח. וא"כ איד שייד שיהיו מותרין להרוג עובר שכל חיובו הוא רק בשביל האם, ובפרט שאף להסוברין עובר ירד אמו הוא מקרא דגם שניהם ובר"ן מפורש שהוא חדוש כדי שלא לענות את דינה שלא שייך כשלא נגמר דינה ממש, וגם מש"כ דאחד שעבר עבירה בזה"ז במזיד שחייבין עליה מיתה והרג את עצמו לא נענש וגם הוא עוד זכות ג"כ ודאי אסור אף אם היה בהתראה, ושרי ליה מריה להריעב"ץ על דבריו אלו, ואין להשגיח על תשובתו זו.

כתבתי כל זה לענין הפרצה הגדולה בעולם שהמלכיות בהרבה מדינות התירו להרוג עוברים ובתוכם גם ראשי המדינה במדינת

ישראל וכבר נהרגו עוברים לאין מספר שבזה"ז הא עוד יש צורר לעשות סיג לתורה וכ"ש שלא לעשות קולות באיסור רציחה החמור ביותר, שלכן נשתוממתי בראותי תשובה מחכם אחד בא"י הנכתב למנהל ביה"ח שערי צדק ונדפס בחוברת "אסיא" י"ג המתיר הולדות שע"י בחינות הרוסאים כשהוא עובר יותר מג"ת שהעובר הוא במחלח תיי־סכס להפילו, ומצד זה הקדים שעצח הריגת העוברים הוא להרבה פוסקים רס מדרבנן ואף אם הוא מדאורייתא הוא רק משום גדר בנינו של עולם אבל מחמת איבוד נפשות איו נדגוד כלל. והביא ממהרי״נו התשובה בסימן צ"ט המתיר ולא הזכיר שבסימן צ"ז אוסר ואדרבה הוא כתב שגם בתשובה סימן צ"ו מתיר, וגם כתב שהשאילת יעבץ מתיר אף שאסר בפירוש, בשביל לשוו וגם בעובר כשר יש צד להקל לצורך גדול. אף שברור ופשוט דלשון יש צד להכל הוא כאמר שיותר צדדים איכא לאסור וכדמסיק היעב"ץ ע"ו וצ"ע, ועל שו"ת רב פעלים שג"כ היה ירא לפסוק בזה. שלכו מסיק להתיר בתיי־סקס להפיל עד שבעה חדשים, ולא מובן זמן זה שלא מצינו כלל, וברור ופשוט כדכתבתי הלכה הברורה על פי רבותינו הראשונים המפרשים והפוסקים ממש שאסור בדין רציחה ממש כל עובר ביו כשר ביו ממזר בין סתם עוברים ובין הידועים לחולי תיי־סקס שכולן אסורין מדינא ממש. ואין לטעות ולסמור על תשובת חכם זה ושרי ליה מריה כזה.

הירושלמי הוא פשוט כדתירצתי, ולכן אין לסמוך בזה כלל על דברי הגרח"ע ז"ל. ובענין השאלה שבא לפני הגרח״ע שהאשה היתה חולה גדולה שהרופא אמר שודאי תסתכן בלידתה יש להתיר גם מטעם רודף כדכתב בעצמו באם הרופא אומר שהוא ודאי שתמות, ולמה שבארתי ע"פ הירושלמי שהרדיפה הוא מחמת שנעשה ששניהם לא יוכלו לחיות ודאי הוא בחשיבות רודף מחמת שמקשה לילד, ואם הרופאים אין אומרים שהוא ודאי אלא רס חששות בעלמא יהיה אסור עד שיראו הרופאים בשעת הלידה, ומה שהביא שכל אמירת רופאים הוא רק בדין ספק פקו"נ, הנה שגם דין זה תנן דבמקשה לילד חותכין את העובר שודאי ג״כ הוא על פי אומדנא דהרופאים ודין זה ג"כ הוא בכל המקומות אף שאין שם רופא גדול משום דא"א לחכות עד שנשיג רופא גדול, הרי הוא ככל פסקי דינים שהתורה החשיבה הוראתו כודאי דאיו לנו אלא זה שבימיך וכן אין לנו אלא זה שבמקומך, וכן לענין האומדנא שאמרו לסמוך על הרופאים אין לנו אלא רופא שבימינו ובמקומנו כשא"א להשיג רופא יותר מומחה. ונמצא שהוראתו בעובדא שבאה לפניו הורה כדין אף להרמב"ם, אבל מה שפירש בדברי הרמב"ם לא נכוו כלל.

עכ״פ מש״כ השרידי אש שרוב הראשונים חולקין על הרמב"ם שלכן סובר שהרוב הוא להתיר הריגת עוברים לצורך האם אף שלא לסכנה ממש אינו כלום דאינו כן דאף להסוברים שהוא מחמת דלא נחשב עדיין נפש נדחה מפני חיות האם נמי סובריו דהוא איסור מו התורה מדין רציחה להרוג עובר.

וגם לענין אונס אם רשאי הרופא לעבור ולא ליהרג שהגרא"י אונטערמן מסתפק בזה מצד אביזרייהו דשפ"ד ומסיק דאביזרייהו הוא דוקא על לאו מפורש כדדייק מלשון הרמ"א בסימן קנ"ו ס"א עיי"ש, אבל לע"ד אין זה ענין אביזרייהו אלא רציחה אך שלא חייב

עליו מיתה. שא"כ יש לו להיות בדין יהרג ואל יעבור. רס שיש לומר דהא מה שברציחה יהרג ואל יעבור הוא מסברא דמאי חזית דדמא דידך סומק טפי, הרי אפשר יכול לומר הרי דמא דידי סומק טפי משל העובר מדחזינן שעל דמא דידי חייבין מיתה ועל דמא דעובר אין חייבין מיתה, אבל יהיה תלוי זה בדין אנוס להרוג את הטרפה שנוטה יותר לומר שיהרג ואל יעבור, אך א״כ אפשר נימא שמה שאין חייבין מיתה על טרפה אף שמסלק זה טעם דמאי חזית איכא עכ״פ טעם אביזרייהו ובעובר ליכא משום שאיסור טרפה הוא כנאמר בפירוש בלשון הלאו דלא תרצח ועובר אינו כמפורש אלא מצד מי איכא מידי, וגם עצם המשמעות מדם האדם באדם אולי אינו כמפורש, ולכן צ"ע לדינא אם איכא בזה דיהרג ולא יעבור או לא.

והנה בשאילת יעבץ ח"א סימן מ"ג ראיתי דברים שלא ניתנו להאמר שבעובר ממזר מתיר להפילו מטעם שהאשה בזמן שהיו סנהדרין בלשכת הגזית היו מחייבין אותה מיתה ולא היו ממתיניו עד שיולד מקרא דגם שניהם נחשב הולד כבר קטלא ומותר וגם מצוה להפילו, ואף שבוח"ו ליכא סנהדרין ואף דינה לא גמרו ולא יגמרו למיתה וגם לא התרו בה, דין ד׳ מיתות לא בטלו, ועוד האריך בזה דלא כהחו"י שכתב בפשיטות שליכא שום חלוק, וממש דברים בטלים הם אף שכתב זה אדם גדול כהריעב"ץ, כי כל חיי"מ אפילו עובד ע"ז ומחלל שבת ובא על העריות בעדים ובהתראה גמורה וגם כבר בא דינו לפני הסנהדריו ונוטה להם הדיו שחייב מיתה מ"מ כל זמן שלא אמרו הפס"ד שחייב מיתה ובפניו דוקא והרגו אחד נהרג עליו כהורג אדם שלא חטא מעולם דגמר דינו ממש באמירתם אחר שהחליטו ברוב סנהדרין הוא המחייב המיתה וקודם לכן אף שכבר נודעו שדעת הסנהדרין נוטה לחייבו מיתה הוא עדיין כפטור לגמרי לכל דיני התורה, ואין לטעות ממה שלא

# Parts of Organization Charter

The above organization will be Orthodox Jewish, governed in all its functions by the Shulchan Aruch and responsa as interpreted by the Poskim (Othodox arbiters of Jewish Law — Halachah)

This status can never be changed.

#### ACTIVITIES

- I. Talmudic and post-Talmudic research institute for Torah and applied Jewish Law.
- A. Publication of dissertations, journals, and books on Jewish problems and their solutions from the halachic perspective based upon the Talmud, commentaries, responsa, codes, and other Rabbinic writings. The publications must have the approbation of at least one Rosh Yeshivah, Dean, or lecturer in an Orthodox Yeshiva.
- B. Scholarships and fellowships to be awarded to Talmudic scholars presently studying in Orthodox Jewish Bais Medrish of Yeshivos & Rabbinical Seminary or Kollel (graduate Torah Law School) for a minimum of five years. These scholars must be willing to devote a study session ("Seder") to the learning of any one code of the four codes of the Shulchan Aruch (compendium of Jewish jurisprudence). Learning of the Talmud, commentaries and responsa in conjunction with the volume of codes under study would meet this requirement provided that the code is then also studied. In addition, the recipient must agree to write a dissertation, theses, or book in any language, or translate a Hebrew text into another language, or translate into Hebrew a text from another language which deals with halachah or Torah studies. A number of scholars can collaborate on one study and thesis.

#### **FUTURE ACTIVITIES**

## II. The New Yeshivah

- A. The giving of lectures and seminars for pre-adolescents, adolescents, adults, and senior citizens. The learning material will be geared to those individuals with a minimum of Jewish religious and cultural background.
- **B.** Establishment of morning and/or afternoon and/or evening classes and retreats for adolescents, adults, and senior citizens who have a minimum of Jewish background with separate groups for boys and for girls.
- C. Establishment of a University without Walls for all ages and all levels, geared to those with a minimum of Jewish religious and cultural background and education. Instruction will be conducted through correspondence courses, cassettes, closed circuit TV, radio, books, and other printed media on all topics of Judaica (with an emphasis on Torah and Halachah Jewish Law).

These studies will be financed by tuition, endowments, grants, contributions, sale of descriptions of above programs and publications developed, to students and other means that are in accord with the law.

# PLAQUES OF HONOR PRINTED IN PUBLICATION

In the Bais Hamikdash - the Holy Temple in Jerusalem the flame of the Ner Tomid - the Eternal Light - was used to light other candles of the Menorah. The flame of the other candles was used to light a new Ner Tomid. In that way the flame of Torah of G-d lives forever, and enlightens mankind. So too, you and your loved ones - in this sense will live forever. You can do so by forming a Partnership with a Kollel Scholar, - the Ner Tomid of the Jewish people. In that way your flame and life will help light up other lives as the most advanced Torah scholarship is being researched to benefit Kllal Yisroel - all of the Jewish people forever.

The "Kollel Partnership" will carry your name or that of a loved one for one year.

Become a partner to a Kollel scholar and share half of his Olam Hazeh and Olam Habo. The joy of living in this world and the next, knowing that you are accomplishing something worthwhile - that you and your life have meaning - now, in the future and forever. Write your name, and or that of a loved one whose soul you wish to live forever in the blank space next to the amount you wish to give.

| 0000 1 0 11 1 1                                 |
|-------------------------------------------------|
| \$200 per week full time scholarship\$10,400.00 |
|                                                 |
| 9,000.00                                        |
|                                                 |
|                                                 |
|                                                 |
|                                                 |
| 6,500                                           |
|                                                 |
|                                                 |
|                                                 |
| 4,500.00                                        |
| 4,000.00                                        |
|                                                 |
| Fellowship                                      |
| Fellowship Patron                               |
| Partial Fellowship                              |
| Scholarship                                     |
| Scholarship Patron                              |
| Partial Scholarship-18-Chai-Life x 42           |
|                                                 |
| Gold Page—18-Chai-Life x 30                     |
| 540.00                                          |
| Silver Page—18-Chai-Life x 18                   |
|                                                 |
| Full Page—18-Chai-Life x 14                     |
|                                                 |
| Three Quarter Page—18-Chai-Life x 10            |
|                                                 |

| Half Page—18-Chai-Life x 7              |              |
|-----------------------------------------|--------------|
|                                         | 126.00       |
| One Quarter Page—18-Chai-Life x 4       |              |
| •••••                                   | 72.00        |
| One Eighth Page—18-Chai-Life x 3        |              |
| *************************************** | 54.00        |
| Greetings—18-Chai-Life x 2              |              |
|                                         | 36.00        |
| Booster—Chai-Life                       |              |
|                                         | 18.00        |
| We are nort                             | 1-2-3-4-5-10 |

IT IS CLEARLY UNDERSTOOD THAT THIS HONOR WILL BE PRINTED ONLY IN ONE PRINTING OF ANY BOOK OR JOURNAL TO BE PUBLISHED BY BAIS MEIR PUBLICATIONS LTD. THE NUMBER OF COPIES IN EACH PRINTING, AS WELL AS WHEN IT WILL BE PUBLISHED IS ENTIRELY AT THE DISCRETION OF THE PUBLISHER.

The size of a full page is  $7\frac{1}{2}$ " x  $4\frac{1}{4}$ ". Honors smaller then a full page will be proportionally reduced.

Firm Name .....

Please print Honor clearly in space below or on seperate sheet of paper if space is not sufficient.

Honors will be accepted only in the names of individuals, professionals or businesses.

In order to save administrative costs, no receipts will he issued. Your check is your receipt.

Moske

MOSHE